

# المزالافالفالنا

عباس مدهود العفاد



العسنسوان: المرأة في القرآن،

المؤلمينية: عباس محمود العقاد .

إشسراف عمام: داليا محمد إبراهيم .

تاريخ النشدر: الطبعة الثالثة يونيو 2005م.

رقىمالإيداع: 13065 /2003

الترقيم الدولي: ISBN 977-14-2341-X

الإدارة العامة للنشسر: 21 ش أحمد عرابي - المنسين - الجيزة ت: 3462576 (02) 3472864 (02) فاكس:3462576 (02) من بنا2 إسبابة البريد الإلكتروني للإدارة العامة للنشر: publishing@nahdetmisr.com

المطابع:80 المنطقة الصناعية الرابعة ـ مدينة السادس من أكتوبر ت: 8330297 (20) ــ 8330298 (20) ــ فـــــاكس: 9230298 (20) البدريد الإلكتسروني للمطابع: press@nabdetmisr.com

مركز التوزيع الرئيسي: 18 ش كنامل صندقي - القنجالة -القناهسرة - ص ، ب : 96 الفجنالسنة - القنناهسيرة، ت : 5909827 (02) - 5908895 (02) - فيستاكس: 5903395 (02)

مركز خدمة العملاء: الرقم المجاني: 08002226222 البسريد الإلكتسروض لإدارة البسيع: rales @nahdetmisr.com

مركز التوزيع بالإسكندرية: 408 طيرييق الحريية (رشيدي)
د: 9230569 (03)
مركز التوزيع بالمنصورة: 47 شارع عبيد السيسالام عيسارف
د: 2259675 (050)

www.nahdetmisr.com www.enahda.com

موقع الشركة على الإنترنت: موقع البيسع على الإنترنت:



احصل على أى من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / CD) وتمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع www.enahda.com

جمهيع الحقوق محمف وظة © الشركة نهضة مصر للطباعة والنشروالتوزيع لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أى جرزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابى صريح من الناشر.

## لِسَدِ مِ اللَّهِ الزَّكَمَٰنِ ٱلزَّكِيدَ مِ

## مقسدمة

تدور مسئلة المسرأة فى جميع العصور على جوانب ثلاثة ، تنطوى فيها جميع المسائل الفرعية التى تعرض لها فى حياتها الخاصة أو حياتها الاجتماعية ، وهذه الجوانب الثلاثة الكبرى هى :

- (أولا) صفتها الطبيعية ، وتشمل الــكلام على قــدرتها وكفايتها لخدمة نوعهـا وقومهـا ٠٠
  - و ( ثانياً ) حقوقها وواجباتها في الأسرة والمجتمع •
- و ( ثالث ) المعاملات التي تفرضها لها الآداب والأخلاق ومعظمها في شئون العسرف والسلوك •

#### \* \* \*

وقد بحثنا هذه المسائل جمعيا فى رسائل مختلفة ولىكننا نتناولها فى هذه الرسالة لبيان موضعها من أهكام القرآن الكريم ، وخلاصة ذلك البيان فى هذه المقدمة الوجيزة أن آيات الكتاب قد فصلت القول فى هذه الجوانب جميعا ، وكانت فى كل جانب منها فصل الخطاب الذى لا معقب عليه إلا من قبيل الشرح والاستدلال بالشواهد المتكررة التى تتجدد فى كل زمن على حسب أحواله ومدارك أبنائه

فالصفة التى وصفت بها المرأة فى القرآن الكريم هى الصفة التى خلقت عليها ، أو هى صفتها على طبيعتها التى تحيا بها مع نفسها ، ومع ذويها ٠٠

#### \* \* \*

والحقوق والواجبات التى قررها كتاب الإسلام للمرأة قد أصلحت أخطاء العصور الغابرة فى كل أمة من أمم الحضارات القديمة ، وأكسبت المرأة منزلة لم تكسبها قط من حضارة سابقة ، ولم تأت بعد ظهور

الإسلام حضارة تغنى عنها ، بل جاءت آداب الحضارات المستحدثة على نقص ملموس فى أحكامها ووصاياها ، لأنها أخرجت من حسابها حالات لا تهمل ولا يذكر لمشكلاتها حل أفضل من حلها فى القرآن الكريم ، إذا انتقل بها البحث من الإهمال إلى الدراسة والتدبير

#### \* \* \*

أما المعاملة التى حمدها القرآن وندب لها المؤمنين والمؤمنات ، فهى المعاملة « الإنسانية » التى تقدوم على العدل والإحسان ، لأنها تقوم على تقدير الاستطاعة والاكراه على تقدير الاستطاعة والاكراه

وفى الصفحات التالية تفصيل لهذا الإيجاز ، مداره على جلاء وجوه المطابقة التامة بين أحكام الكتاب الكريم وأحكام الواقع والمنطق والمصالح الإنسانية ٠٠

عبساس محمود العقاد

# الفصل الأول للرجال عليهن درجة

الانسان جنسان : هما جنس الرجال وجنس النساء .

والجنسان سواء ، ولكن للرجال على النساء درجة :

قال تعالى: « ولهن مشل الذي عليهن بالمعروف ، والرجال عليهن درجة ، والله عزيز حكيم »

سورة البقرة ٢٢٨،

وقال عـز من قائل: « ولا تتمنوا ما فضال الله به بعضكم على بعض ، للرجال نصيب مما اكتسبوا ، وللنساء نصيب مما اكتسبن واسألوا الله من فضله إن الله كان بكل شيء عليما »

استورة النساء ٢٢١

ويلى ذلك من السؤرة نفسها :

« الرجال قوامون على النساء بما فضك الله بعضهم على بعض ويما أنفقوا من أموالهم » سورة النساء ٢٤،

والقوامة هنا مستحقة بتفضيل الفطرة ، ثم بما فسرض على الرجال من واجب الإنفساق على المسرأة ، وهسو واجب مرجعه إلى واجب الأفضل لمن هو دونه فضلا ، وليس مرجعه إلى مجرد إنفاق المال ، وإلا لامتنع الفضل إذا ملكت المرأة مالاً يعنيها عن نفقة الرجل أو يمكنها من الإنفاق عليه ،

وحكم القرآن السكريم بتفضيل الرجل على المسرأة هسو الحكم البين من تاريخ بنى آدم ، مند كانوا قبسل نشسوء الحضسارات والشرائسع العسامة وبعد نشوئها ٠٠

ففى كل أمة ، وفى كل عصر ، تختلف المسرأة والرجل فى السكفاية والقدرة على جملة الأعمال الإنسانية ، ومنها أعمال قامت بها المرأة طويلا ، أو انفردت بالقيام بها دون الرجال

ومن قصور الفكر عند الداعين إلى قيام المرأة بجميع أعمال الرجل فى الحياة العامة والخاصة ، أن يقال : إن المرأة إنما تخلفت فى الكفاية والقدرة بفعل الرجل ونتيجة الأثرته واستبداده وتسخيره المرأة فى خدمة مطالبه وأهوائه ..

فإن هـذا القـول يثبت رجحان الرجـل ولا ينفيه ، فما كان للرجال ، جملة • أن يسخروا النساء جملة فى جميع العصور وجميع الأمم لو لا رجحانهم عليهن ، وزيادتهم بالمـزية التى يستطاع بهـا التسخير ، ولو كانت مزية القوة البدنية دون غيرها •

#### \* \* \*

ومما يلاحظ أن أكثر القائلين بدعوة المرأة إلى القيام بعمل الرجل ، جماعة الماديين الذين يردون كل قوة في الإنسان إلى قوة البنية المادية ، فإذا قيل إن قوة الجسد هي مزية الرجل على المرأة ، فليست هناك قوة أخرى تحسب في باب المفاضلة بين الجنسين

على أن الواقع أن الكفاية التى تمكن الإنسان من الغلبة على سائر الناسانية ، الناس لم تكن قط من قبيل القوة الجسدية دون سائر القوى الإنسانية ، وكثيرا ما كان المتغلبون المتسلطون على من دونهم ، أضعف جسدا من الخاضعين لهم ، العاملين في خدمتهم ، وكثيرا ما كانت قوة الحكم بمعزل عن توة الأعضاء ، وصلابة التركيب ، وأيا كان القول في هذا فإن الجنس لا يمتاز في جملته بقوة الجسد ، دون أن يرجع ذلك إلى فضل في التكوين يوجب الامتياز والرجحان

وإذا نظرنا إلى سوابق التسخير فى تاريخ الإنسان ، تبين لنا أنه كان نصيبا عاما لجميع الضعفاء الخاضعين للأقوياء المسلطين عليهم ، وكان نصيبا عاما على الأقل لطوائف العبيد الذين خضعوا للأقسوياء والضعفاء ، ممن كانوا يسمون بالأحرار تمييزا لهم عن الأرقاء المستعبدين ، وقد نبيغ من هؤلاء الأرقاء المستعبدين ومرة من الأدباء وأصحاب الفنون ، كما نبيغ منهم «سادة » يزاحمون الأحرار على أعمال الرئاسة والقيادة وينتزعون الحكم وهم غرباء عن البلاد التى يحكمونها ، وهم فى عددهم قلة ضئيلة ، بالقياس

إلى عدد النساء من الحرائر والإماء ، وهن نصف الجنس الإنساني أو يزدن قليلا على حسب الإحصاء .

#### \* \* \*

وفضل الرجال على النساء ظاهر فى الأعمال التى انفردت بها المراة ، وكان نصيبها منها أوفى وأقدم من نصيب الرجال وليس هو بالفضل المقصور على الأعمال التى يمكن أن يقال إنها قد حجبت عنها ، وحيل بينها وبين المرانة عليها ، ومنها الطهى والتطريز والزينة وبكاء الموتى وملكة اللهو والفكاهة التى اقترنت فيها السخرية بالتسخير ، عند كثير من المضطهدين أفرادا وجماعات

فالمرأة تشتغل بإعداد الطعام منذ طبخ الناس طعاما قبل فجر التاريخ ، وتتعلمه مند طفولتها في مساكن الأسرة والقبيلة ، وتحب الطعام وتشتهيه ، وتتطلب مشهياته وتوابله في أشهر الحمل خاصة ، كما تتطلب المزيد منه في أيام الرضاع ، ولكنها – بعد توارث هذه الصناعة آلاف السندين بلا تبلغ فيها مبلغ الرجل الذي يتفرغ لها بضع سنوات ، ولا تجاريه في إجادة الأصناف والافتنان في تنويعها إجادة الأصناف والافتنان في تنويعها وتحسينها ، ولا تقدر على إدارة مطبخ يتعدد العاملون فيه من بنات جنسها أو من الرجال

وصاناعة التطريز وعمل الملابس المحساعة الطهى من صناعات النساء القديمة فى البيوت ، ولكنها تعول على الرجال فى أزيائها ، ولا تعول فيها على نفسها ، وتفضل معاهد « التفصيل » التى يتولاها الرجال على المعاهد التى يتولاها بنات جنسها ، وكذلك تفضل معاهدهم على معاهد النساء فى أعمال التجميل والزينة عامة ، ومنها تصفيف التسعر وتسريحه واختيار الأشكال المستحبة لتضفيره وتجميعه ، وقد عنيت المرأة بالوان الطلاء منذ عرفت الزينة والتحلية الصناعية ، ولكنها لم تحسن من هذه الصناعة ما أحسنه الرجل فى سنوات قصار ، حين اشتغل بتغيير الملامح لتمثيل الأدوار على المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح لتمثيل الأدوار على المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح المثلاع ، وقد كان

هــذا التفوق في صناعة « التنكر » أولى بالمـرأة لطول عهــدها بفنون المداراة والحجاب

#### \* \* \*

وتنوح المرأة على موتاها ، وتتخذ النواح على الموتى صناعة لها في غير مآتمها ، ولم تروم عن النساء قط فى لغة من اللغات مرثاة تضارع المراثى التى نظمها الرجال ، ولا تظهر فى « مراثيهن » مسحة شخصية تترجم عن النفس وراء المكلمات والمرددات المتواترة التى تقال فى كل مأتم ، وفى كل وفاة وتنقل محفوظة كما تنقل مرتجلة من نظم قائلتها فى فجيعتها التى تعنيها ولا تعنى غيرها ، كأنها الأصوات التى تترجم عن غرائز الأحياء على نحو واحد فى الحزن والألم أو فى الشوق والحنين ،

والملاهى - ولا سيما ملاهى الرقص والغناء - من ضروب التسطية التى يتسع لها وقت المرأة فى الخدور ، وفى البيوت التى لا تحسب من المخدور ، وقد شجعها الرجال عليها وجعلوها من فنون التربية النسوية التى تروقهم منها ولكن الأستاذية فى الرقص المفرد وفى رقص الجنسين ، لم تكن من حظ المرأة فى العصر الحديث ولا فى العصور القديمة ، ولم يزل عمل المرأة فى الرقص أقرب إلى التنفيذ منه إلى الابتكار والابتداء

ومن اللهو الذي كان خليقا بالمرأة أن تحذقه وتتفوق فيه على الرجال ، لههو الفكاهة والنكتة المضحكة ، لأنها تحب أن تمرح وتلعب ولأنها تشعر بالضغط وبالحاجة إلى التنفيس عن الشعور المحبوح ، وقد عرف من طبائع النفس البشرية أن ضحايا الضغط والاسستبداد يلجأور إلى السخر لرد غوائل الظلم التي لا يقدرون على ردها بالقوة ، وإن المتعرضين لضرورات الخضوع والإذعان يقضون حق « التمرد » بالمزاح حيث لا يتاح لهم أن يقضوه بالجد والمقاومة ، ولكن المعهود في المرأة أنها قليلة الفطنة للنكتة ، إلا في الندرة التي تصب من الفلتات العارضة ، وأنها لا تحسن أن تقابل نكات الرجال بمثلها مع كثرة النكات التي تصيبها في أنوثتها ، فضلا عن سبقها لهم وامتيازها في هذا الباب عليهم ، لأنها خليقة أن تحس من ضغط الاستبداد ما لا يحسه جمهرة الرجال ،

وليس بالمجهول أن النساء قد نبعن من قبل ، وينبعن الآن في طائفة من الأعمال التي يضطلع بها الرجال ، وقد اشتهر منهن الماكات وقائدات العسكر ، واشتهر منهن الباحثات والخطيبات كما اشتهر منهن الصالحات المتازات في شئون الدين والدنيا ، وشمائل الفضائل والأخلاق ، وقد تكون منهن من تفوق جمهرة الرجال في بعض هذه الأعمال ، ولكن فضائل الأجناس لا تقاس بالنصيب المشترك ، بل تقاس بالغاية التي لا تدرك ، ولا تؤخذ بالاستثناء الذي يأتي من حين إلى حين ، بل بالقاعدة التي تعمم وتشيع بين جملة الآحاد ، وقد يوجد بين الصبيان من هو أقدر على أعمال الرجال ، بل قد توجد في أثناء الليل ساعة أضوأ من بعض ساعات النهار ، وإنما تجرى الموازنة على الغايات القصوى ، وعلى الأغلب ساعات النهار ، وإنما تجرى الموازنة على الغايات القصوى ، وعلى الأغلب في جميع الأحوال ، وما عدا ذلك فهو الاستثناء الذي لا بعد منه في كل تعميم

وعلى هـذا يمكن أن يقال إن « الاستثناء » يحمل فى أطوائه دلائل القاعدة التي يخالفها ، ولا يخلو من ناحية تعزز القاعدة الغالبة ولا تنفيها إن اسم السيدة « مارى كورى » أول الأسماء التي يذكرها القائلون بالمساواة التامة بين الجنسين ، ولو صبح ان هـذه السيدة تضارع علماء الطبقة الأولى من الرجال لما كان في هـذا الاستثناء النادر ما ينفي أنه استثناء نادر ، وان القاعدة العامة باقية لم تنقض ولا ينقضها تـكرار مثله من حين الي حين

إلا أن الواقع أن حالة هذه السيدة خاصة بعيدة من أن تحسب بين حالات الاستثناء في مباحث العلم أو في المباحث العقلية على الإجمال ولانها لم تعمل مستقلة عن زوجها ، ولم يكن عملها من قبيل الاختراع والابتداع ، وإنما كان كله من قبيل الكشف والتنقيب و قالت بنتها « ايف » في ترجمتها : « إن نصيحة بيدي كان لها في هذه المرحلة الدقيقة شأن لا يغضي عنه ، فإنما كانت الفتاة تنظر إلى زوجها نظرة التلميذ إلى معلمه ، إذ كان أقدم منها دراسة للعلوم الطبيعية ، وأطول منها جبرة ودراية ، وقدد كان عدا ذلك رئيسها بل مستخدمها و غدير أنها بمزاجها ودراية ، وقدد كان عدا ذلك رئيسها بل مستخدمها و غدير أنها بمزاجها

وطبيعتها قد كان لها ولا شك غضلها فى هذا الاختيار ، فإن البنت البولونية قد انطوت منذ طفولتها على ملكة التطلع والجرأة التى ينطبع عليها المستكشف ، وكانت هذه الملكة هى التى حفزتها إلى الشخوص من وارسو إلى باريس والسوربون ،

#### \* \* \*

والواضح أن ملكة المستكشف على أرقاها وأتمها لا ترتقى فى القدرة العقلية إلى منزلة الاختراع والافتتاح ، غإنما هى امتداد لعمل الحس والبحث بالعنيين ، ينتهى بطول المراقبة إلى رؤية الشيء الذى لا يرى بالعين لأول وهلة ، وقصاراه أنه صبر على النظر ، ثم إدمان النظر ، إلى أن ينكشف الشيء الذى لا بد أن ينظر بعد طول المراقبة فى وقت من الأوقات ، وقد كان العالم بيكرل Bequerel يبحث فى إشاعاع عنصر « الأورانوم » قبل أن تبحث فيه السيدة كورى مع زوجها وأستاذها ، وبنى كلاهما بحث على تقرير بيكريل ، فوصلا إلى الوجهة التى اتجه إليها من قبل فأحسنا الاتجاه ، وإن لم يكن لهما فضل التوجيه ،

والحق أنه لما يؤسف له من آفات العصر الحديث زيم التفكير الاجتماعى فى مسائل الإنسان الجلى كهذه المسألة الضالدة : مسألة التفرقة بين الجنسين فى الكفاية والوظيفة ، وعلاماتها البينة أشد البيان فى الحاضر وفى سوابق التاريخ ، فإن هذه المسألة الخالدة لتجمع بين الشمول المستفيض وبين العمق المتأصل ، بحيث لا تقبل اللبس ، ولا تدع للناظر أن يطيل التردد حول مقطع الرأى فيها ، لولا فتنة العصر بمخالفة القديم على هدى) وعلى غير هدى فى كثير من جلائل الأمور ،

#### \* \* \*

فليست شواهد التاريخ وشواهد الحاضر المستفيضة ، بالظاهرة الوحيدة التي تقيم الفارق الحاسم بين الجنسين : إذ لا شك أن طبيعة تكوين الجنس أدل من الشواهد التاريخية والشواهد الحاضرة على القوامة الطبيعية التي اختص بها الذكور من نوع الإنسان ، إن لم تقل من جميع الأنواع التي تحتاج إلى هذه القوامة • فكل ما في طبيعة الجنس

« الفزيولوجية » فى أصل التركيب يدل على أنه علاقة بين جنس يريد ، وجنس يتقبل ، وبين رغبة داعية ورغبة مستجيبة ، تتمثلان على هذا النحو في جميع أنواع الحيوان التى تملك الإرادة وترتبط بالعلامة الجنسية وقتا من الأوقات ٠٠

وعلى وجود الرغبة الجنسية عند الذكور والإناث لا تبدأ الأنثى بالإرادة والدعوة ، ولا بالعراك للغلبة على الجنس الآخر ، وليس هذا مما يرجع فى أصوله إلى الحياء الذى تفرضه المجتمعات الدينية ، ويزكيه واجب الدين والأخلاق ، بل يشاهد ذلك بين ذكور الحيوان وإناثها ، حيث لا يعرف حياء الأدب والدين ، فلا تقدم الإناث على طلب الذكور بل تتعرض لها لتراها وتتبعها وتسيطر عليها باختيارها ، ولا تزال الأنثى بموقف المنتظر لنتيجة العراك عليها بين الذكور ، ليظفر بها أقدرهم على انتزاعها

وأدل من ذلك على طبيعة السيطرة الجنسية أن الاغتصاب إذا حصل ، إنما يحصل من الذكر للأنثى ولا يتأتى أن يكون هناك اغتصاب جسدى من أنثى لذكر ، وإن غلبة الشهوة الجنسية تنتهى بالرجل إلى الضراوة والسطوة ، وتنتهى بالمرأة إلى الاستسلام والغشية ، وأعمق من ذلك فى الإبانة عن طبيعة الجنس ، أن عوارض الأنوثة تكاد تكون سلبية متلقية فى العلمات التي يسمونها بالعلامات الثانوية ، فإذا ضعفت هرمومات الذكورة وقلت إفرازاتها بقيت بعدها صفات الأنوثة غالبة على الكائن الحى كائنا ما كان جنسه ، ولكن صفات الذكورة لا تأتى وحدها إذا ضعفت هرمونات الأنوثة ، وإنما يظهر ما كان يعوقه عائق عن الظهور ،

#### \* \* \*

ومن الاختلافات الجسدية التي لها صلة باختلاف الاستعداد بين الجنسين أن بنية المرأة يعتريها الفصد كل شهر ، ويشغلها الحمل تسعة أشهر ، وإدرار لبن الرضاع حولين قد تتصل بما بعدهما في حمل آخر ، ومن الطبيعي أن تشغل هذه الوظائف جانبا من قدوى البنية ، فلا تساوى الرجل في أعماله التي يوجعه إليها بنية غير مشغولة بهذه الوظائف الأتثوية ، وينبغي أن تظهر هذه الحقيقة بغير مشقة عند الموازنة بين استعداد

البنيتين ، وأحرى أن تكون ظاهرة مفهومة عند الذين يدينون بالآراء المسادية ، ويربطون بين قسوى الجسد وكل قوة باطنة أو ظاهرة في الإنسان وسائر الأحياء ، وليس من اللازم أن يتعلق الاختلاف بالحالة التي تشتغل فيها بنية المرأة بتلك الوظائف والأعمال فعلا ، لأن الاستعداد لها مركب فى الطباع ، معقود بتكوين الخلايا الدقيقة ، فضلا عن الجوارح والأعضاء ، بل من الطبيعي أن يحون للمرأة تكوين عاطفي خاص لا يشبه تكوين الرجل لأن ملازمة الطفل الوليد ، لا تنتهى بمناولته الشدى وإرضاعه ، ولا بد معها من تعهد دائم ومجاوبة شعورية تستدعى شيئا كثيرا من التناسب بين مزاجها ومزاجه ، وبين غهمها وغهمــه ، وبــين مــدارج حسها وعطفها ومدارج حسم وعطفه ، وهمذه حالة من حالات الأنوثة شوهدت كثميرا في أطوار حياتها مند صباها الباكر إلى شيخوختها العالية ، فلا تخلو من مشابهـة للطفـل في الرضى والغضب ، وفي التـدليل والمجافاة ، وفي حب الولاية والحدب ممن يعاملها ولو كان في مثل سنها أو سن أبنائها . وليس هدا الخلق مما تصطنعه المرأة وتتركه باختيارها ، إذ كانت حضانة الأطفال تتمة للرضاع ، تقترن فيها أدواته النفسية بأدواته الجسدية ، ولا تنفصل إحداهما عن الأخرى • ولا شك أن الخلائق الضرورية للحضانة وتعهد الأطفال الصغار أصل من أصول اللين الأنشوى ، الذي جعل المرأة سريعة الانقياد الحس ، والاستجابة للعاطفة ، يصعب عليها ما يسهل على الرجل من تحكيم العقل ، وتغليب الرأى ، وصلابة العزيمة . فهما ولا شك مختلفان في هــذا المــزاج اختلافا لا سبيل إلى المماراة فيـــه

#### \* \* \*

وبعض هذه الفروق فى استعداد الجنسين كاف لشرح معنى « الدرجة » التى تميز الرجل على المرأة فى حكم القرآن الكريم • فهو معنى أقرب إلى الوصف المشاهد منه إلى الرأى الذى تتعدد فيه المذاهب ، فلا يعدو تقرير الواقع من يرى أن الجنسين سواء فيما لهما وما عليهما ، إلا درجة يمتاز بها الجنس الذى يملك زمام الحياة الجنسية بحكم الطبيعة والتكوين ••

## الفصل الثاني

# من الأخسلاق

جاء وصف النساء بالكيد فى ثلاثة مواضع من القررآن الكريم ، مرتين على لسان يوسف عليه السلام ، ومرة على لسان العزيز « فى سورة يوسف »

« قال رب السبّجن أحب إلى مسا يدعوننى إليه ، وإلا تصرف عنتى كيدهن أصب إليهن وأكن من الجاهلين »

« وقال الملك ائتونى به ، فلماً جاءه الرسول قال ارجع إلى ربك فاسأله ما بال النسوة اللاتى قطعن أيديهن إن ربتى بكيدهن عليم»،آية . د.

« فلما رأى قميصه قد من دبر قال إنه من كيدكن إن كيدكن و عظيم » آية ٢٨،

والكيد صفة مذكورة فى مواضع كثيرة من القرآن ، بعضها منسوب إلى الإنسان وبعضها منسوب إلى الشيطان ، ومن الرجال الذين نسبت إليه مالحون مؤمنون ، ومنهم كفرة مفسدون ، بل وردت وصف الله سبحانه وتعالى مع المقابلة بين الكيد الإلهى وكيد المخلوقات ، وبغير مقابلة فى آيات ٠٠

ويدخل فى الكيد صفات كثيرة تمدح وتذم ، وتطلب وتمنع ، تشترك كلها فى معانى التدبير والمعالجة والحيلة ، وقد يجمع الحميد والذميم منها قولهم : « الحرب مكيدة » لأنها تدبير ومعالجة وحيلة تتطلبها مواقف القتال ، وقد تذم أحيانا فى هذه المواقف ، كما تذم فى سواها

وقد جاء وصف المحيد في سورة يوسف نفسها منسوبا إلى إخوة يوسف إذ جاء فيها على لسان يعقوب عليه السلام:

« قال يا بسنى لا تقصيص رؤياك على إخسوتك فيسكيدوا لك كيسدا ، إن الشيطان للإنسان عدو" مبين » «آية ٥».

## وجاء منسوبا إلى الله تعالى بمعنى التدبير:

« فبَدأ بِأُوعِيتِهِم قبل وعاء آخيه ثم استخرجها من وعاء أخيه » كذلك كبِدنا ليتُوسِتُ ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكبِك إلا أن يشاء الله » كذلك كبِدنا ليتُوسِتُ ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكبِك إلا أن يشاء الله » كذلك كبِدنا ليتُوسِتُ ما كان ليأخذ

أما الكيد الذي وصفت به امرأة العزيز وصاحباتها ، فهو كيد يعهد في المرأة ولا ينسب إلى غيرها ، أو هو كيدهن الذي يتسمن به ويصدر عن خلائقهن وطبائعهن ، كما يفهم من الإضافة المتكررة في الآيات الشلاث ، ويسدل عليه عمل امرأة العزيز فيما غشت به زوجها ، واحتالت له من مراودة غلامها عن نفسه ، ثم من اتهامه بمراودتها وتنصلها من فعلها .

وكلها أعمال تتلخص في « الرياء » أو في إظهار غير ما تبطف واحتيالها للدس والإخفاء ٠

#### \* \* \*

والرياء صفة عامة تشاهد فى كثير من المستضعفين من الرجال والنساء ، وأسبابه الاجتماعية تحدث لكل ضعيف يقهره غيره ، فلا يخص المرأة دون الرجل ، ولا ينحصر بين فئة من الناس دون فئة و وقد يحدث للحيوان الضعيف ويلجئه إلى المراوغة والملق ، وهو لا يتكلف لذلك كما يتكلف الإنسان الذى يفكر فيما يعمل وفيما يقصد إليه

وينسب رياء المرأة إلى الضرورات التى فرضها عليها الضعف فى حياتها الاجتماعية أو حياتها البيتية ، وقد يظهر فيها على نحو يناسبها حتى يتلبس بالبواعث الأنشوية المقصورة عليها . فلا تختص به فى أصوله إذ كانت أصوله من الضعف الذى يشاركها فيه جميع الضعفاء ، وإنما تختص به لأن بواعثها الأنشوية مقصورة على جنسها

إلا أن « الرياء » الأنشوى الذى يصح أن يقال فيه إنه رياء المرأة خاصة ، إنما يرجع إلى طبيعة فى الأنوثة تلزمها فى كل مجتمع ، ولا تفرضه عليها الآداب والشرائع ، ولا يفارقها باختيارها أو بعير اختيارها ، بل لعلها هى تأبى أن يفارقها لو وكل إليها الاختيار فيه .

فمن أصول هذا الرياء ، في تكوين الأنثى أنها مجبولة على التناقض

بين شعورها بعريزة حب البقاء ، وشعورها بعريزتها النوعية ، فهى تتعرض للخطر على الحياة وتفرح بوفاء أنوثتها فى وقت واحد ، وهى إذ تضع حملها تتألم أشد الألم وتعانى جزع الخشية على حياتها حين تخامرها وتسرى فى كيانها غبطة الأم التى أتمت وجودها وتوجت حياتها الجنسية بأعز ما تصبو إليه وتتمناه ، ويستوى كيانها كله على أن تفرح وهى تتألم وتتألم وهى تفرح ، فلا يستقيم شعورها خالصا من النقيضين فى أعمق وظائفها التى خلقت لها ، ومثل هذا التناقض يلازم عواطفها جميعا فيما هو دون ذلك من نزعتها وأهوائها .

#### \* \* \*

ومن أصول هذا الرياء فى تكوينها ، أنها مجبولة كذلك على التناقض بين شعورها بالشخصية الفردية ، وشعورها بالحب والعلاقة الزوجية ، فهى كجميع المخلوقات الحية ذات « وجود شخصى » مستقل تحرص عليه ، وتأبى أن تنغيه أو تتخلى عن ملامحه ومعالم كيانه ، وهى فى حوزتها « الشخصية » مدفوعة إلى صد كل افتيات ينذرها بالفناء فى شخصية أخرى ، ولكنها فى أشد حالات الوحدة لا تتوق إلى شىء كما تتوق إلى الظفر بالرجل الذى يغلبها بقوقته ويستحق منها أن تأوى إليه ، وتلحق وجودها بوجوده ، وأسعد ما تكون فى حبها أو فى علاقتها الزوجية إذ يملكها الرجل الذى يفوقها بالقدرة المطاعة والعزيمة النافذة ، ونتيجة المقاومة عندها أن تجمع بين الانتصار والخذلان فى لحظة واحدة ، ونتيجة المقاومة حين تظفر بالرجل الذى يغلبها ويستولى عليها .

وشبيه بهذا التناقض مع اختلاف أسبابه ، أن الرغبة الجنسية عندها تنفصل عن الغريزة النوعية في معظم أيامها • فليست الرغبة الجنسية بحكم الطبيعة بعشا في وقت من الأوقات عند الرجل ، ولكنها عبث عند المرأة في أوقات حملها وفي غير أوقات الحمل من أيام دوراتها الشهرية • وقد عوفيت أنثى الحيوان من هذا العبث لأنها إذا حملت صدت عن الذكر وصد الذكر عنها ، ولكن المرأة التي تحس أنها عابشة في أحق الوظائف النوعية بالجد والمسالاة ، يختلط عندها العبث بالجد

والسرور العقيم بالوظيفة الطبيعية • وقد تقضى بعد سن اليأس زمنا يحكمها فيه هذا العبث الذي لا نظير له في حياة الرجولة

#### \* \* \*

وحب الزينة أصل من أصول الرياء يشاركها فيه الرجل فى ظاهر الأمر ، وأسكنه يخصها فى جانب غير مشترك بينها وبين زينة الرجولة ، فإن الرجل يتزين ليعزز إرادته ، وإنما تتزين المرأة لتعزز إرادة غيرها فى طلبها ، وزينة المسرأة كافية إذا راقت بمنظرها الظاهر فى عين الرجل ، ولسكن زينة الرجل تجاوز ظاهره إلى الدلالة على قدوته ومكانته وكفايته لؤنة أهله ، وليست الزينة التى تراد للاغراء بالقبول كالزينة التى تراد للاغراء بالطلب ، فإن الفرق بينهما هو الفرق بين الإرادة والانقياد ، وبين من يريد ومن ينتظر أن يتراد ...

#### \* \* \*

وجملة القول أن الرياء على عمومه هو إظهار غير ما فى الباطن ، وهو عالمة تعرض للرجال والنساء فى الحياة الجنسية وغير الحياة الجنسية ، ولما الأنوثة تختص بلون منه ، لأنها إذا لجأت إليه فإنما تلجأ إليه اضطرارا لأن من خلقها ألا تظهر كل ما فى نفسها ، وإن كان من الأمور الطبيعية التى لا إثم فيها ولا مخالفة بها لوظيفتها

## الفصل الثالث

## هذه الشجرة

قصـة الشجرة المنوعة التي أكـل منهـا آدم وحـواء ، هي الصـورة الإنسانية لوسائل الذكر والأنثى في الصلة الجنسية بين عامة الأحيـاء

الرجل يريد ويطلب ، والمرأة تتصدى وتغرى • وتتمثل فى القصة بداهة النوع فى موضعها ، أى حيث ينبغى أن تتمثل أول علاقة بدين اثنين من نوع الإنسان ••

وقد ذكر فى القرآن الكريم قصة الأكل من الشجرة فى ثلاثة مواضع من سورة البقرة ، وسورة الأعراف ، وسورة طه

## ففى سورة البقرة:

« وقالنا يا آدم اسكن أنت وزوجتك الجناة وكالا منها رغدا حيث شئتاما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين ، فأزلاهما الشايطان عنها فأخرجهما مماً كانا فيه » «آية ٣٥، ٣٦»

### وفى سيورة الأعراف:

« • • • ويا آدم اسكُن أنت وزوجتُ الجنسة فكلا من حيث شيئتما ولا تقربا هذه الشهرة فتكونا من الظهالين • فوسوس لهما الشهيطان ليبددي لهما ما ووري عنهما من سوآتهما ، وقال ما نهاكما ربعكما عن هده الشهرة إلا أن تكونا مككين أو تكونا من الخالدين » وفي سورة طه:

« فَوَسَوسَ إليه الشَّيطان ، قال يها آدم هه أدلَّكُ على شَجَرة الخُلُد ومُلكُ لا يبلى ، فَأَكلا منها فبدت لهما سوآتهما وطفقا يضصفان عليهما من ورق الجنَّة ، وعصى آدم ربَّه فعوى ٠٠ » ٠

،آية ١٢٠ ، ١٢١،

وليس في هـذه الآيات من السـور الثلاث إشـارة إلى ابتـداء حـواء بالإغراء ، أو بالـكيد على ما جاء في سـورة يوسف ، ولكن بعض المفسرين

ذكر ذلك فى شرح الآيات معتمدا على أقــوال حفـاظ التوراة من بنى إسرائيل الذين دخلوا فى الإسلام ، فقـال الطبرى من المفسرين الأقدمين نقلا بالإســناد عن وهب بن منبــه :

« ١٠٠٠ لما أسكن الله آدم وزوجته الجنة ، ونهاهما عن الشجرة ١٠٠ أراد إليس أن يستزلهما قدخل في جوف الحية ١٠٠ فلما دخلت الحية الجنة خرج من جوفها إبليس فأخذ من الشجرة التي نهى الله عنها آدم وزوجته فجاء به إلى حواء فقال : انظرى إلى هذه الشجرة ! ماا أطيب ريحها وأطيب طعمها وأحسن لونها ! فأخذت حواء فأكلت منها ، ثم ذهبت بها إلى آدم فقالت : انظر إلى هذه الشجرة : ما أطيب ريحها وأطيب طعمها وأحسن لونها ! فأكل منها آدم ، فبدت لهما سوآتهما ، فدخل آدم في وأحسن لونها ! فأكل منها آدم ، فبدت لهما سوآتهما ، فدخل آدم في ألل : ألا تخرج ؟ قال : أستحى منئ يارب ١٠ شم قال ربه : يا حواء ، أنت التي غررت عبدى ، فإنك لا تحملين حملا إلا حملته كرها ، فإذا أردت أن تضعى ما في بطنك أشرفت على الموت مرارا ، وقال للحية : أنت التي دخل اللعون في جوفك حتى غر عبدى ، ملعونة أنت لعنته ٥٠ ولا يكون لك رزق اللهون في جوفك حتى غر عبدى ، ملعونة أنت لعنته ٥٠ ولا يكون لك رزق منهم أغذت بعقبه ، وحيث لقيك شدخ رأسك ٥٠٠ »

#### \* \* \*

وقال الألوسى صاحب « روح المعانى » من المفسرين المحدثين : « وقيل بينما هما يتفرجان فى الجنة إذ راعهما طاووس تجلى لهما على سور الجنة ، فدنت حواء منه ، وتبعها آدم فوسوس لهما من وراء الجدار ، وقيل توسل بحية تسورت الجنة ، والمشهور حكاية الحية ، وهذان الأخيران يشير أولهما عند ساداتنا الصوفية إلى توسله من قبل الشهوة خارج الجنة وثانيهما إلى توسله بالغضب ٠٠٠ »

ومرجع هـذا الشرح كما هـو ظاهر ، قصـة التـوراة التى حفظها وهب ابن منبـه ، ورواها لصحبه من المسلمين بعـد دخوله فى الإسلام ، ونصها كما جاءت فى الإصحاح الثالث من سفر التكوين :

« وكانت الحية أحيل جميع حيوانات البرية ٥٠٠ فقالت للمرأة: أحقا قال الله لا تأكلا من كل شجر الجنة ؟ فقالت المرأة للحية : من ثمر شجر الجنة نأكل وأما ثمر الشجرة التى فى وسط الجنة فقال الله لا تأكلا منها ولا تصاه لئلا تموتا ٠ فقالت الحية للمرأة : لن تموتا ٠ ٠ بل الله عالم أنه يوم تأكلان منه تتفتح أعينكما وتكونان كالله عارفين الخير والشر ٠ فرأت المرأة أن الشجرة جيدة للأكل ، وأنها بهجة للعيدون ، وأن الشجرة شهية للنظر ، وأخذت من ثمرها وأكلت ، وأعطت رجلها أيضا معها فأكل ، وانفتحت أعينهما وعلما أنهما عريانان ٠ فخاطا أوراق تين ، وصنعا وانفتحت أعينهما وعلما أنهما عريانان ٠ فخاطا أوراق تين ، وصنعا لأنفسهما مآزر ، وسمعا صوت الرب الإله ما شيا فى الجنة عند هبوب ربح النهار ٠ فاختبأ آدم وامرأته من وجه الرب الإله وسط شجر الجنة ، فنادى الرب الإله آدم ، وقال له : أين أنت ؟ فقال : سمعت صوتك فى الجنة ، فخشيت لأنى عريان واختبأت ٠ فقال : من أعلمك أنك عريان ؟ هال أكلت من فخشيت لأنى عريان واختبأت ٠ فقال : من أعلمك أنك عريان ؟ هال أكلت من الشجرة التى أوصيتك ألا تأكل منها ؟ فقال آدم :

المرأة التى جعلتها معى هى أعطتنى من الشجرة: فقال الرب الإله المرأة: ما هذا الذى فعلت ؟ فقالت المرأة: الحيسة غرتنى فأكلت و فقال الرب الإله الحيسة: لأنك فعلت هذا ملعونة أنت من جميع البهائم ومن جميع وحوش البرية وعلى بطنك تسعين وترابا تأكلين كل أيام حياتك وأضع عداوة بينك وبين المرأة وبين نسلك ونسلها وسحق رأسك وأنت تسحقين عقبه وقال المرأة: تكثيرا أكثر أتعاب حبلك وبالوجع تلدين أولادا وإلى رجلك يكون اشتياقك وهو يسود عليسك وقال لآدم: لأنك سمعت لقول امرأتك وأكلت من الشجرة التى أوصيتك قائلا لا تأكل منها المعونة الأرض بسببك وألتعب تأكل منها كل أيام حياتك وشوكا وحسكا تنبت لك وتأكل عشب الحقل بعرق وجهك ووائى خبزا حتى تعود إلى الأرض التى أخذت منها والني تراب وائى تراب تعود وو ووسى ووبائى تراب تعود ووسى ووبائى تراب تعود ووسى والني تراب تعود ووسى ووبائى تراب والني تراب تعود ووسى وحبك وسياسة والني تراب تعود ووسى وحبك ووسى وحبك ووسى التى أخيزا حتى تعود الني الأرض التى أخيذت منها والني تراب والني تراب تعود ووسى وحبك وسياسة والني تراب والني تراب تعود ووسى وحبك ووسيات ووسياتك ووسياتك والني تراب والني تراب تعود ووسيات وحبه والني تراب والني تراب تعود ووسيات وحبه و وحبك ووسيات ووبائي تراب والني تراب تعود ووسيات والني تراب والني تراب تعود ووسيات والني تراب والني تراب والني تراب والني تراب تعود ووسياتك والمين وربي تولي الأبل تراب والني تراب تعود ووسيات والني تراب والني تراب تعود ووسيات والني تراب توسيات والني تراب توسيات والني تراب توسيات والني تراب تعود والني تراب توسيات والني تراب تعود والي الأبي الأبي تراب والني تراب تورك ووسيات والني تراب والني تراب والني تراب والني تراب تورك والني تراب والني تراب والني تراب والني تراب والني والني تراب والني والني تراب والني والني تراب والني والن

وعلى هـذا المرجع من التوراة اعتمدت كتب العهـد الجـديد حيث جاء فى الإصحاح الحادى عشر من كتـاب كورنثوس الثـانى: « ولكننى أخاف أنه كما خدعت الحية حواء بمكرها هكذا تفسد أذهانكم عن البساطة التى فى المسيح » ••

وجاء فى تيموثاوس من الإصحاح الثانى : « إن آدم لم يعر ، ولكن المرأة أغويت فحصلت فى التعدى » •

#### \* \* \*

تلك قصة الشجرة فى كتب الأديان ، وهى تعبر برموزها السهلة عن بداهة النوع المتأصلة فى إدراكه للمقابلة بين الجنسين ، وعن دور كل منهما فى موقف من الجنس الآخر ، على الوجه الوحيد الذى تتم به إرادة النوع ، والمحافظة على بقائه ، وإنما تتم هذه الإرادة بين جنس يملك الزمام ، وجنس تقوم إرادته على أن يحرك إرادة غيره ، وقد ترجمت قصة الشجرة سر الجنس الكامن فى طبائع الأحياء جمعاء ، بين الإرادة والإغراء، وبين المطاردة والانقياد ، فانطوت فى هذا السر كل خليقة يتميز بها الذكور والاناث ، وتنتقل إلى العالم الإنسانى فيتميز بها الرجال والنساء تمييزا يبقى فى كيان الخلقة ، وفى دقائق الخلايا الجسدية التى يتركب منها ذلك الكيان ، في كيان الخلقة ، وفى دقائق الخلايا الجسدية التى يتركب منها ذلك الكيان ، بعد كل دعاية مذهبية ، وكل طور من أطوار المجتمع السياسى ، وبعد كل ترويج أو تهريج يلغط به أولئك الذين ينظرون حولهم ولا يحسون ، أو يحسون ما حولهم وما فى أنفسهم ولا يفقهون ، و

ومن نقائض الطبع الأنثوى التى أشرنا إليها فيما تقدم ، أن تخالف المرأة أشد المخالفة وتذعن غاية الإذعان ، حين يضطرب الحس فيها بين إرادتها الفردية وإرادتها النوعية .

وحب الإغراء على هذا النحو مفهوم بشطريه أو بنقيضه ، مفهوم على الموافقة وعلى المخالفة ، لأن المرأة محكومة لا تحكم غيرها إلا من طريق إغرائه ، أو من طريق تنبيهه إلى ما هو «شهى للنظر بهجة للعيون » كما جاء في العهد القديم •

وكل خلق من أخلاق المرأة مرموز إليه فى قصة الشجرة ، ومنها الولع بالمنوعات كما يولع بها كل محكوم مضطر إلى الاتباع •

قال الشاعر الجاهلي طفيك الغنوى :
إن النساء كأشجار خلقن لنا منها المرار ، وبعض المر مأكول إن النساء متى ينهكين عن خلق إن النساء متى ينهكين عن خلق فانه واجب" لا بد مفعول

« ولا تولع المرأة بالمنوع لأنها محكومة وكفى ، أو لأنها محكومة لضعفها واعتمادها على من يمنعها • بل هى تولع بالمنوع لأنها تتدلل ، ولأنها تجهل وتستطيع ، ولأنها موهونة الإرادة لا تطيق الصبر على حنة الغواية والامتناع ، وكل أولئك عنوان خصلة أخرى من ورائها : هى خصلة الضعف الأصيل (١) » •

« ••• والولع بالإغراء والإغواء أخو الولع بالمخالفة والعصيان : كلاهما دليل على رجوع الأمر إلى الآخرين ، فالمخالفة دليل على أن المخالف محكوم لغيره ، والإغواء دليل على أنه يرجع إلى غيره فى العمل ويعتمد عليه • فهما ثمرتان من هذه الشجرة ، أو هما خصلتان من خصال الأنوثة الخالدة فى الصميم •

« تتعرض المرأة وتنتظر ، والرجل يطلب ويسعى ، والتعرض هو الخطوة الأولى فى طريق الاغراء ، فان لم يكثف فوراءه الاغواء بالتنبيه والحيلة والتوسل بالزينة والايماء ، وكل أولئك معناه تحريك إرادة الآخرين والانتظار ٠٠ » ٠

« فارادة المرأة تتحقق بأمرين : النجاح فى أن تراد ، والقدرة على الانتظار ، ولهذا كانت إرادة المرأة سلبية فى الشئون الجنسية على الأقل ، إن لم نقل فى جميع الشئون ، ولعل كلمة ( لا ) سابقة لكل نيبة تمتحن بها المرأة إرادتها وصبرها ٥٠ فأحوج ما تكون إلى الارادة والصبر حين تنوى الا تتقدم ولا تسلم ولا تجيب ولا تطيع ٠ وهنا تتصل هذه الخليقة فيها بخليقة العناد وغوام العناد كله أن يقاوم المعاند رغبة الآخرين

۱) كتاب « هذه الشجرة ، للمؤلف •

وعمل الآخرين • فالإرادة التي نتمثل في العناد مؤنشة ، والإرادة التي تتمثل في العزيمة مذكرة ، وهــذا هو شأن الارادتين في غالب الأحوال » •

« وليس للمرأة أن تريد غير هـذا النوع من الارادة ، لأسباب عميقـة أصول التركيب والتكوين ٥٠ وموقف الجنسين من الاستجابة لمطالب النوع يهدينا إلى حكمة هـذا الفـارق من طريق قريب ٠ فالذكور من جميع الحيوانات قـد أعطيت القـدرة – بتركيبها الجسدى – على إكراه الاناث لاستجابة مطالب النوع ، طائعـات أو مقسورات ، ولا يتـأتى ذلك للاناث على حال من الحالات الجسدية ، فعـاية ما عنـدهن من وسيلة أن يهجن الرغبة في الذكور ، وأن يجعلنهم يريدون ، ولا يستطيعون الامتناع عن الارادة » ٠

« فهدا الفارق ملحوظ فى أعمق أعماق التركيب الجسدى من كلا الجنسين ، مند نشا الفارق بين ذكر وأنثى فى عالم الحيوان ، وحكمته ظاهرة كل الظهور لأنها هى الحكمة التى توافق بقاء النوع ، وارتقاء الأفراد جيلا بعد جيل ، فالاغواء كاف للأنثى ولا حاجة بها إلى الارادة القاسرة ، بل من العبث تزويدها بالارادة التى تعلب بها الذكر عنوة ، لأنها متى حملت كانت هده الارادة مضيعة طوال مدة الحمل بغير جدوى ، على حين أن الذكور قادرون إذا أدوا مطلب النوع مرة ، أن يؤدوه مرات بلا عائق من التركيب وانتكوين ، وليس هذا فى حالة الأنثى بميسور على وجه من الوجوه » ،

« وإكراه الأنثى على تلبية إرادة الذكر يفيد النوع ، ولا يؤذى النسل الذى ينشأ من ذكر قادر على الاكراه وأنثى مزودة بفتنة الاغواء • فهنا تتم للزوجين أحسن الصفات الصالحة لانجاب النسل ، من قوة الأبوة وجمال الأمومة ، ويتم للنوع مقصد الطبيعة ، من غلبة الأقوياء الأصحاء القادرين على ضمان نسلهم في ميدان التنافس والبقاء • وعلى نقيض ذلك لو أعطيت الأنثى القدرة على الارادة والاكراه ، لكان من جراء ذلك أن يضمط النوع ويضار النسل ، لأنه قد ينشأ في هذه الحالة من أضعف الذكور الذين ينهزمون للاناث ، وكيفما نظرنا إلى مصلحة النوع ، وجدنا من الخير له أبدا أن يتكفيل الذكور بالارادة والقوة ، وأن تتكفيل الاناث بالاغواء والتلبية ،

جل وجدنا أن فوارق البنية قد جعلت السرور فى كل من الجنسين قائما على هدذا الأساس العميق فى الطباع و فد سرور للرجل فى إكراهه على مطلب النوع ، بل هو منعص له مضعف من لذة جسمه و أما المرأة فقد يكون استسلامها لغلبة الرجل عليها باعثا من أكبر بواعث سرورها ، ولعله أن يكون مطلوبا لذاته كأنه غرض مقصود ، بل هو فى الواقع غرض مقصود لما فيه من الدلالة على توفق الأنثى إلى إغواء أقوى الذكور و ومن البداهات الفطرية أن تتظاهر المرأة بالألم والانكسار فى استجابتها للنوع ، لأنها تفطن ببداهتها الأنثوية إلى هذا الفارق الأصيل فى خصائص الجنسين » و

#### \* \* \*

« وليس بنا هنا أن ننظر في العدل الطبيعي بين خصائص الذكور وخصائص الاناث ، وإنما نسجل هـذه الحقائق بالملاحظة الصادقة ، والدلالة الواضحة ، ولا يعنينا أن ننصب لها ميزان العدل في توزيع الطبائع والملكات • ولكننا مع هذا القول نعود فنقول : إن العدل هنا بين الجنسين غير مفقود ، وإن القسمة هنا ليست بالقسمة الضيرى (١) فاذا قيل إن الحمل قد جنى على المرأة ، لأنه خصها بالألم ، وجعل الارادة من نصيب الرجل ، فلا ينبغى أن ننسى أن الحمل قد أتاح للمرأة مزية فطرية لا تتاح لزوجها على وجه اليقين ، وهي ضمان نسلها بغير دخل ولا ارتياب ، فكل من والدت المرأة فهو وليدها الذي يستحق عطفها وحنانها ، وليس ذلك شأن الآباء غيما ينسب اليهم من الأبناء • وما من أم تسأل عن ألم الحمل إلا تبين من شـعورها أنها تستعذبه ولا تتبرم به ، وانها قـد تشعر بغبطة من الألم لا يعرفها الرجال الذين يثورون على الآلام ، ومن امتزاج الألم بطبيعة المرأة أصبحت التفرقة بين ألمها ولذتها في رعاية الأبناء من أصعب الأمور ، وعلى هــذا يعتز الرجــل بأنه يريد المرأة ، ولا تعتز المرأة بأن تريده • لأن الاغواء هو محور المحاسن في النساء ، والارادة الغالبة هي محور المحاسن في الرجال ، ولهذا زودت الطبيعة المرأة بعدة الاغواء وعوضتها بها عن عدة الغلبة

<sup>(</sup>۱) الضيزى : الجائرة · وفي القرآن : ، تلك اذن قسمة ضيزى ، «سورة النجم ۲۲»

والعزيمــة • بل جعلتهــا حين تغلب هي الغالبــة في تحقيق مشــيئة الجنسين على الســواء » •

#### \* \* \*

« ولكن التفرقة فى عدة الغواية ، واجبة بين ما هو من صفات الجنس كله ، وما هو من صفات هده المرأة أو تلك من أفراد النساء • فقد تكون امرأة من النساء أذكى وأبرع من هذا الرجل أو ذاك ، فتأخذه بالحيسة والدهاء ، كما يغلب الأذكياء الجهلاء فى كل مجال يتصاولون فيه • إلا أنها صفة فردية لا يقاس عليها عند بيان الصفات الجنسية التى خصت بها المرأة على التعميم ، وهذه الصفات الجنسية هى التى تعنينا فى هذا المقام ، لأنها التراث المشترك بين جميع بنات حواء ، فى مواجهة الجنس الآخر : وهو جنس الرجال » •

« فالذى يساعد المرأة من قبل الطبيعة على إغراء الرجل هو الهوى الجنسى فى تركيب الرجل نفسه ، فلولا هـذا الهوى لكانت حيلتها معه من أضعف الحيل ، وسلطانها عليه كأهون سلطان ، ومما يرينا أن الطبيعة هى العياملة هنا ، وليست المرأة هى التى تعمل بقدرتها واحتيالها ، إن هواها فى نفس الرجل شبيه بكل هوى ينمو فيه بحكم العادة والفطرة ، فهو يعانى من مقاومة التدخين ، أو معاقرة الخمر ، عناء يجهده ويعلبه على مشيئته فى كثير من الأحيان ، ولو كان للتبغ أو للخمر لسان يتكلم لجاز أن يتحدث الناس عن لسانهما المعسول الذى يخلب العقول ، وعن حيلتهما النافذة التى تسلب الرشاد ، » •

« والأداة البالغة من أدوات الاغواء والاغراء ، هى قدرة المرأة على الرياء والتظاهر بغير ما تخفيه فهذه الخصلة قد تسمو فيها حتى تبلغ رتبة الصبر الجميل ، والقدرة على ضبط الشعور ، ومغالبة الأهواء ، وقد تسفل حتى تعافها النفوس كما تعاف أقبح الختل والنفاق ، أعانتها عليها روافد شتى من صميم طبائع الأنوثة التى يوشك أن يشترك فيها جميع الأحياء ، فمن أسباب هذه القدرة على الرياء او هذه القدرة على ضبط الشعور الرأة قد ريضت زمنا على إخفاء حبها وبغضها ،

لأنها تخفى الحب آنفة من المفاتحة به والسبق إليه ، وهى التى خلقت لتتمنع وهى راغبة ، وتخفى البغض لأنها محتاجة إلى المداراة كاحتياج كل ضعيف إلى مداراة الأقوياء » •

« ومن أسباب القدرة على الرياء ، أو القدرة على ضبط الشعور ، أن الأنوثة سلبية فى موقف الانتظار ، فليس من شان رغباتها أن تسرع إلى الظهور والتعبير ، أو ليس من شأنها أن تفلح بالظهور والتعبير كما تفلح رغبات الذكور » •

« ومن أسباب القدرة على الرياء ، أو القدرة على ضبط الشعور ، أن مغالبة الآلام قد عودتها مغالبة الخوالج النفسية ما دامت فى غنى عن مطاوعتها والكشف عنها ، ومنها أن اصطناع الزينة الذى استقر فى خليقتها إنما هو فى لبابه اصطناع لكل ظاهر تحسه الأبصار والأسماع ، أو تحسمه الضمائر والأفهام » •

« وفى اللغة العربية توفيقات كثيرة فى الجمع بين الحقيقة المادية والحقيقة المجادية « التجمل » التى تفيد معنى التزين لمرأى العيون كما تفيد معنى التزين لمرأى النفوس » •

« ولرسوخ هـذه الطبيعـة الأنثوية فى تكوين المرأة - شـغفت بالرياء لغرض تعنيـه ، ولغير غرض تعنيـه فى كثير من الأحوال ، كأنها وظيفة حيوية تستمتع بها بالمعالجة والرياضة كما تستمتع الأعضاء بالحركة والنشاط ٠٠ » ٠

« وقد يعين المرأة على الرجل – غير الهوى وغير الخداع – خلق آخر هو فى الحقيقة خلق يعين الرجل على نفسه ، وليس عمل المرأة فيه إلا من قبيل الاذكاء والتنبيه • فالمرأة سكن للرجل كما جا، فى القرآن الكريم • ولا يطيب للانسان أن يحذر من سكنه ، أو يتجافى عن الهدوء والطمأنينة فيه ، ولا تتم سعادته به إلا أن ينفى عنه الحذر ، ويقبل عليه بجمع فؤاده وطوية ضميره • فهو الذى يعمض عينيه بيديه ويستنيم إلى الرقاد هربا من السهاد ، ونصف ما يقبله من الخداع إنما هو الخداع الذى نسجه بيمينه وزخرفه بتلفيقه ، وكذلك المرأة إذا تعلقت بالرجل كانت أسبق منه إلى التصديق ، وكان خداعه إياها أسهل من خداعها إياه • • » •

« ومن غوايات المرأة الكبرى أنها قصبة السبق فى حلبة التنافس بين الرجال • فالظفر بها يرضى كل شعور يحيك بقلب الرجل ، سواء منه ما يتساوله بإدراكه ووعيه وما ليس يدركه ولا يعيه » •

« وقد اختلف أصحاب المذاهب الفلسفية في تعليم نوازع الحياة التي تفسر بها أعمال الناس وترد إليها و فقال بعضهم انها طلب القوة ، وقال غيرهم انها طلب البقاء ، وزعم هؤلاء وهؤلاء انها طلب اللذة ، وجاء آخرون في العصر الحاضر فتعلقلوا بالنوازع الجنسية وراء كل غريزة ومن ونفذوا بها إلى كل سرداب من سراديب النفس الخفية ، وأيا كان موضع الصدق من هذه النوازع ، فالمرأة معها جميعا تطلق شعور القوة وشعور البقاء وشعور اللذة ، وتتقصى وشائح الجنس إلى جذورها الكامنة في أعرق بواطن الحياة و ، » •

« وما الظن بقصبة السبق التى تستطيع أن تستدنى إليها من تشاء ومن تشاء ؟ إن المتسابقين ليتناحرون على القصبة الخرساء ، وهى لا تحكم لهم بشىء ولا تفاضل بين يمين ويمين • والمرأة هى تلك القصبة التى تحابى وتجافى حرية ألا تبقى فى عزيمة العادين بقية من نوازع السباق » • « تلك هى بعض عناصر الغواية الأنثوية التى تملكها المرأة من حيث تدرى ولا تدرى • • وكذلك تنبت الثمرة الثانية على هذه الشجرة • • » •

## القصل الرابع

# الأخلاق الاجتماعية

تتجلى حكمــة القرآن الكريم فى النص على قوامة الرجــال من أهــوال المجتمع ، كما تتجلى من أحوال الأسرة أو أحوال الصــلة الزوجيــة بين الذكر والأنثى ، أى بين الرجل والمرأة فى نوع الانســان .

فالأخلاق في المجتمعات الانسانية عامة مصلحة دائمة ، وضرورة لا قوام لمجتمع بعيرها على صورة من صورها ٥٠ وهده الضرورة لم يكن في مجتمعات الناس ما يكفيها إن لم تكفها قوامة الرجال ، فان الرجال هم مرجع كل عرف مصطلح عليه في الأخلاق ، سواء منها أخلاق الذكور وأخلاق الاناث ، ولم يؤثر عن المرأة قط أنها كانت مرجعا أصيلا لخلق من الأخلاق لم تتلقه من الرجال ، ولم تتجه به اليهم ، ولا استثناء في ذلك للصفات التي نعدها من أخص الصفات الأنثوية ، ومن أقربها إلى طبيعة المرأة ، وأبرزها في هده الضاصة صفات الحياء والحنان والنظافة ٠

وكان من السائغ عقلا أن تنشىء المرأة خلائق العرف كله ، لأنها تتسلم النوع منفذ نشأته فى الأرحام ، إلى أيام نموه بين الحجور والمهود ، وتتولى حضانته البيتية إلى أيام المراهقة ، ثم تتسلمه قرينا بعد أن تسلمته ابنا متدرجا فى تكوينه إلى تمام هذا التكوين ، كما يتم فى دور المراهقة فلدور الشباب .

كان هـذا هو السائغ عقـلا ، لو كان فى المرأة استعداد مستقل لتكوين القيم الأخلاقية ، وإنشاء العرف والاصطلاح ، ولو فى بواكيره الأولى ٠٠ إذ هى قادرة فى دور الحضانة على بث البذور الخلقية فى العادات والمبادىء ، مهما يكن من ضغط الرجل عليها ٠

غير أن الواقع المتكرر فى المجتمعات الانسانية كافة ، أن المرأة تتلقى عرفها من الرجال ، حتى فيما يخصها من خلائق الحياء والحنان والنظافة كما تقدم ٠٠٠

فهى إنما تستحى الأنها تتلقى خليقة الحياء من الطبيعة أو من املاء الرجال عليها ••

وحياء المرأة الذي نتلقاه من الطبيعة أنها تخبل من مفاتحة الرجل بدوافعها الجنسية ، وتنتظر المفاتحة من جانبة ، وإن سبقته إلى الحب والرغبة ، وشأنها في ذلك كشأن جميع الإناث في جميع أنواع الحيوان ، فإنها تنتظر ولا تتقدم ، أو تتعرض ولا تهجم ، ويمنعها أن تفعل ذلك مانع من تركيب الوظيفة لا يصدر عن وازع أخلاقي ، ولا عن أدب من آداب السلوك ، إذ كان مانعا يتساوى فيه الحيوان العاقل وغير العاقل ، كما يتساوى فيه النبوع الذي ينقاد للغريزة وحدها ، والنوع الذي يراض على سنة من سنن الحياة الاجتماعية ، فإنما خلق تركيب الأنثى يراض على سنة من سنن الحياة الاجتماعية ، فإنما خلق تركيب الأنثى بوظيفة الابتداء والارغام ، وسر هذا الخلق أن تزويد الأنثى بوظيفة الابتداء والارغام عبث مضيع لغاية النبوع ، متى شغلت بالحمل والرضاع ، كما تشغل بهما حسب استعدادها في معظم الأوقات ،

وهدذا الحياء الطبيعى لا يحسب من القيم الخلقية التى تريدها المرآة ، وتمليها على نفسها وعلى غيرها ، ولكنه عمل من أعمال التكوين يصطبغ بالصبغة الخلقية ، كلما وافقت آداب الاجتماع

وإنما يحسب من القيم الخلقية ذلك الحياء الذى تمليه الآداب ، ويتصل بالارادة والاختيار ، لا فسرق فى ذلك بسين الارادة الجامعة وإرادة الأفراد المتفسرة بن ٠٠

وهدذا الحياء الذى تمليه الآداب تدين به المرأة على قدر اتصاله بشعور الرجل نحوها ونظرته إليها ، فإذا اجتمع النساء معا بعيدا عن أعين الرجال ، نسينه ولم يكترثن له ، ولم يبالين شيئا مما يبالينه وهن بأعين الرجل في المحضر والمعيب

فالمرأة لا تتوارى عن المرأة فى الحمام ، ولا يعنيها أن تستر عضوا من أعضائها ، إلا أن تستره مداراة لعيب وخوفا من منافسة النظائر والأتراب ، ولم يعهد فى الحرائر الخفرات أنهن فى الأمم التى استخدمت الخصيان كن يحجمن عن مس الرجل لهن واطلاعه على أعضائهن وهن عاريات ، ويسوغ

للنساء أن يذهبن معا إلى ضروراتهن ، ولا يسموغ ذلك فى عمرف الرجاء ، إلا من تكرههم عليمه الطوارىء فى غير المعيشة المعتادة

وألصق من الحياء بالمرأة حنانها المشهور ، ولا سيما الحنان للأطفال من أبنائها وغير أبنائها • وهذه صفة من صفات الغرائز ، توجد في إناث الأحياء ، ولا تمتاز فيها أنثى الإنسان إلا على قدر امتياز العاقل على غير العاقل فى كل ما يشتركان فيه ، فليسس الحنان الطبيعي بصالح لتقدير خلق الرحمة في المسرأة حين يتصل بإملاء الوجدان الأدبى وسلطان الضمير وإنما يصلح لتقدير هذا الخلق فيها أن تقارن بين عطف الرجال وعطف النساء على الأطفال من أبناء الآخرين ، فربما شوهد الرجل وهو يعطف على أبناء زوجته من غيره كما يعطف على أبنائه ويسوسي بينهم في البر والمعاملة ، ولو من قبيل التجمل ورعاية الشعور ، وتسلك المرأة غير هذا السلوك في معاملة أبناء الزوج من غيرها ، فلا ينجو هؤلاء الأبناء أحيانا من التعذيب والتشفى وتعمد الاذلال والايذاء ، ولا يطمع الكثيرون منهم فى السلامة أو فى التظاهر بالمساواة بينهم وبين إخوانهم فى البيت ، بــل يحدث كثيرا أن يقع التفضيل والإيثار عمدا وجهرة للامعان في الإساءة والانتقام من الأم المجهولة الغائبة ، وقد تكون في عداد الأموات • وهذا كله كان حريا أن ينعكس بين الرجال والنساء ، حيث يتصل على الخصوص بتكاليف الانفاق والحماية ، لأن الرجل هـو الذي ينفق من ماله ويتكلف من وقت وجهده ، ولعله حيث يرجع الأمر إلى خلة الأنانية ، أولى أن يطمع في الاستئثار بالمرأة لنفسه ، غير مشارك فيها ولا مستريح إلى ما يذكره بتلك المشاركة من قبل • وهو في الحق لا يبرأ من الأنانية ولا يقل في هذه الخلة عن المرأة ، ولكن الفارق بينهما فيها أنها في الرجل خلة يروضها وازع الأخــلاق ، وهي في المــرأة خلة تتحكم فيهــا الغريزة ، ولا يقسوى عليها وازع الفكر والضمير

أما النظافة فليست هي من خصائص الأنوثة إلا لاتصالها بالزينة ، وحب الحظوة في أعين الجنس الآخر • ولكن عمل الغريزة فيها أنها أصحب على المرأة وأيسر على الرجل ، لأن المرأة تتكلف في سبيل النظافة ما ليس

من الضرورات المتكلفة عند الرجال ، لما يعرض لها فى وظائف الحمل ، وعادات الجسم المتكررة ، وأخلاط الولادة ، ولوازم الحضانة وما إليها ، فلو لم تكن النظافة « قيمة خلقية » مفروضة عليها بإشراف الرجل على حياتها العامة وحياتها الخاصة ، لكان استقلالها بنفسها وشيكا أن يضعها موضع الإهمال والاستثقال • ويرجع إلى هذه الحالة فى المرأة أنها أصبر من الرجل على التمريض ، لأنها أصبر على الحضانة ، وأصبر على أخلاط الجسد ، كما يرجع إليها أن إحساسها بانعطف على المصابين مخالف فى طبيعته لإحساس الرجال

#### \* \* \*

وليس في أخلاق المسرأة المحمودة خلق أخص بها والصق بأنوثتها من هذه الخلائق الثلاث: وهي الحياء والحنان والنظافة ، ومعولها فيها حما رأينا \_ على وحي الطبع أو وحي الرجل • وأحرى أن يكون ذلك ديدنها في جملة الصفات التي يشترك فيها الجنسان مع اختلاف حظهما منها ، ولو كانت من الصفات التي تولاها الرجال منذ القدم ، ويتولونها إلى اليوم ، كشجاعة القتال في ميادين الحروب ، فقد يوجد من النساء من هن مثل" في الشجاعة ، ويوجد في الرجال من هم مثل" في الجبن ، ولا ينفي ذلك أصل القوامة في نشأة الأخلاق وتعميمها ، فإذا نشأ الخلق وعم في العرف ، لم يمتنع أن يتخلق به آحاد الجنسين على تفاوت في نصيب الرجال والنساء

ومما له معزاه فى تقسيم الأخلاق بين الجنسين أن أساطير الخيال ووقائع التاريخ تتفقان بالبداهة والمشاهدة على هذا التقسيم • فقد جاء فى أسطير اليونان الأقدمين خبر جيل من الأمم ينعزل فيه النساء ، ويتدربن على القتال من طفواتهن ، ولا يقبلن بينهن أزواجا يعيشون معهن ، بل يأسرن الأزواج ثم ينفصلن عنهم ، ويستحيين البنات من الذرية ، ويقتلن البنين أو يرددنهم إلى آبائهم المعروفين ، واسم هذا الجيل ( الخرافى ) جيل الأمازونات ومعناها وبغير أثداء، ، لأن الأمازونات مشتقة من أصل إغريقى هو الكلمة اليونانية Amazones والخرافة تقول إن هذا الجيل من النساء يحرق ثدييه أو يحرق

الثدى الأيمن للتمكن من تثبيت القوس فى موضعه . وفحوى ذلك - بمغزاه من بداهة الخيال - أن المرأة لا تتصف بهده الصفة وهى باقية على طبيعتها ، ولكنها تخرج من هده الطبيعة لكى تتشبه بالرجال وتخالف أطوار النساء ..

#### \* \* \*

وبغير حاجة إلى متابعة النتائج التى تؤول إليها الآراء فى المستقبل ، نجزم بالصواب فيما نعلمه من دلالة الطبع ودلالة العقل ، فنفهم صواب الحكمة القرآنية التى أثبتت للرجل حق القوامة على المرأة فى الأسرة ، وفى الحياة الاجتماعية ، فما كان للمجتمع أن يصطلح على عرف متبع فيه بغير هذه القوامة ، وهى دستور الأخلاق والآداب التى لا غنى عنها ولا طاقة للمرأة بولايتها ، وإن تسلمت مقاليد الحضانة منذ تكوين الجنين

وقد عالجنا مسألة الأخلاق الأنشوية فى فصول متعددة من كتبنا السابقة ، ألحقها بهذا الفصل لما فيها من إيضاحات وشواهد متممة أو موافقة لشرح الكلام عن قضية المرأة فى القرآن الكريم ، ومنها فصل بعنوان أخلاق المرأة من كتاب « هده الشجرة » نقتبس منه ما يلى :

« هــذا المقياس بعينه هو المقياس الذي يرجع إليــه في التفرقة بين أخلاق النساء: كلم ما هو فردى روحى ، أو اختياري إرادى ، فهو أقــرب إلى خلق الرجل ، وكل ما هو نوعى جسدى أو آلى إجبارى ، فهــو أقــرب إلى خلق المرأة ، فمداره على وحى الغريزة أولا ثم على وحى الفهم والضمير

« والأخلاق التى يسمو بها الإنسان إلى مرتبة التبعة والحساب أو مسئول الأدب والشريعة والدين ، هى كما لا يخفى أخلاق تكليف وإرادة وليست أخلاق إجبار وتسخير

« ومن هنا صح أن يقال إن المرأة كائن طبيعى وليست بالكائن الأخلاقى ، على ذلك المعنى الذى يمتاز به خلق الإنسان ولا يشترك فيه معائر الأحياء ٠٠

 مساك الأخلاق الأول عند المرأة هو الاحتجاز الجنسى الذى ألمعنا إليه فيما تقدم ، وهو من الغريزة التي يتساوى فيها إناث الحيوان ، وليس من الارادة التي يتميز بها نوع الانسان بجنسيه « فالمرأة تستعصم بالاحتجاز الجنسى ، لأن الطبيعة قد جعلتها جائزة للسابق المفضل من الذكور ، فهى تنتظر حتى يسبقهم إليها من يستحقها فتلبيه تلبية يتساوى فيها الاكراه والاختيار

« كذلك تصنع إناث الدجاج وهى تنتظر ختام المعركة بين الديكة أو تنتظر مشيئتها بغير صراع »

« وكذلك تصنع الهرة وهي تتعرض للهر وتعدو أمامه ليلحق بها ، وتصنع العصفورة وهي تفر من فرع إلى فرع ليدركها العصفور السريع وتصنع الكلبة والفرس والأتان ، وهي مضطرة إلى الاحتجاز لأنه الحكم القاهر الذي فرضته عليها وظائف الأعضاء

« والبون بعيد جدا بين هـذا الاحتجاز الجنسى وبين فضيلة الحياء التى تعـد من فضائل الأخلاق الإنسانية ٠٠

« فالحياء مفاضلة بين ما يحسن وما لا يحسن ، وبين ما يليق وما لا يليق ،
 وما هو أعلى وما هو أدنى

والاحتجاز الجنسى غريزة عامة بين الإناث ترجع إلى القهر والاجبار ،
 كائنا ما كان التفاوت بينها فى درجة القهر والاجبار .

ومتى بلغ هــذا الاحتجاز الجنسى مبلغه الذى قصدت إليه الطبيعة ،
 فقد بلغت الأخلاق الأنثوية غايتها ، ولم يبق منهــا ما يلتبس بالحياء فى صــورته ولا فى معناه

د ومن ضلال الفهم أن يخطر على البال أن الحياء صفة أنثوية ، وأن النساء أشد استحياء من الرجال ، فالواقع ــ كما لاحظ شوبنهور ــ أن الرأة لا تعرف الحياء بمعزل عن تنك الغريزة العامة ، وأن الرجال يستحون حيث لا يستحى النساء ، فيستترون في الحماهات العامة ، ولا تستتر المرأة مسم المرأة إلا لعيب جسدى تواريه

#### \* \* \*

ولم يكن عمر بن أبى ربيعة مبالغا حين قال إن الوجوه يزهوها الحسن أن تتقنع • بل هو لو شاء لقال عن الأجسام ما قال عن الوجوه (١) فلا تستر الأنثى الفطرية شيئا يمكنها أن تبديه ، إذا كان عرضه مجلة للنظر (١) بل لقد قالها إذ قال عن هند : زعموها سألت جاراتها وتعرت ذات يوم تبترد

والاستحسان • ومن شهد الحمامات العامة على شواطى البحر رأى كيف تهمل الأكسية ذات الرفارف المسبلة ، ليبدو للانظار ما استتر من محاسن الأجسام • •

« فالخلق الذي تتحلى به المسرأة بداهة هسو خلق الغريزة الذي يوشك أن يشمل إناث الحيوان

« وكل خلق « إرادى » تتخلق به بعد ذلك فهدو فريضة عليها من الرجال ، تجاربهم فيد على ديدن المحاكاة والمطاوعة ، سدواء فهمته أو جهلت كنهده ومرماه • • ولهدذا يكثر في النساء من يتقيدن بالعرف القديم لأن قوام العرف القديم عادات ومصطلحات هي أقدرب إلى الغريزة الآلية من فضائل الفهدم والإرادة ، ويندر بينهن جدا من تتحدى العرف بفضيلة واحدة من فضائل الاختيار

«جرى حديث متنقل فى مجلس يضم رهطا من الرجال والنساء على قسط شائع من التعليم والعرف والآداب الخلقية ، فانساق الحديث إلى سيرة رجل يتجاوز الخمسين ذاع عنه أنه يستدرج الفتيات الغريرات إلى داره فيلهو بهن ويظهر معهن فى المحافل العامة ، ويدفعهن إلى سيرات العبث والمجون ٥٠ فكان النساء أقل من حضر المجلس اشمئزازا من سيرة ذلك الخليع ٠ كأنهن لا يرين نقصا فى رجل من الرجال بعد أن تكمل له تلك الفحولة الحيوانية ، أو كأنهن لا يصدقن أن الفتيات الغريرات يسقطن فى شراكه مخدوعات معلوبات على مشيئتهن ولكنهن راضيات مسرورات بما أتيح لهن من فرص المتعة والابتهاج

« وكل ما بدا عليهن بعد ذلك من الاشمئزاز فقد سرى إليهن مستعارا ممن كان بالمجلس من الرجال • فقد كانوا في هذا المجتمع الخاص كما كانوا في المجتمع العام كله « مصدر السلطات على حد قولهم » في لغة الدساتير ••

« ومتى سقط سلطان الرجال فى الأمة سقط معـ سلطان الأخلاق سواء
 منها أخلاق العرف أو أخلاق الإرادة ٠٠

« فالأمم المهزومة يشاهد فيها طوائف من النساء يجهرن بمخادنة

الجنود الفاتحين ، ولا يكربهن أنهم قاتلو الإخوة والأزواج والآباء ، لأن الخضوع للغلبة الصق بطبيعة الأنوثة الفطرية أو الحيوانية من جميع هذه الأواصر والآداب ٠٠

والعبرة التى تستفاد من هذه الحقيقة أن النساء يوكان إلى الفطرة في أخلاق الغرائز والعدادات ، ولكن لا يصح أن يتركن فى الأخلاق الأخدى د أخلاق الإرادة والضمير د بغدير إيحاء شديد ، بل إكراه يتجاوز حدود الإيداء

والغريزة القساهرة تعلل محاسن المسرأة كما تعلل نقائصها ، فتمهد
 لها العسذر بين يسدى الطبيعة ، وإن لم تمهد الها بين يسدى القسانون
 والأخسلاق ٠٠

« فالتضحية هي أسمى فضائل الإنسان

« وهى فضيلة لا يتقدم عليها المرء كل يوم ، ولا يتقدم عليها بغمير دافع شمديد من وحى الفطرة أو من وحى الضمير

« ولكنها من وحى الفطرة أعم وأنفذ من وحى الضمير ، لأن سلطان اللحم والدم عميق القرار في بواعث النفوس

« ومن شم كانت المرأة أقسرب من الرجل إلى التضحية فى وظائفها النوعية ، لأنها تستمد تضحيتها من غرائز الأمومة ، وتموت فى سبيل الذرية ، كما تموت بعض إناث الحيوان و لا تسهل التضحية على الرجل هذه السهولة إلا إذا ارتقى فيه وحى الضمير إلى مرتبة الدوافع الفطرية المودعة مند الأزل فى غرائز الأحياء ، وتلك مرتبة يعز بلوغها على البناء آدم فلا تزال معدودة فيهم من فضائل الأنبياء وأشباه الأنبياء أو كما قال ابن الروسمى :

وعزيز بلوغ هاتيك جسدا تلك عليا مراتب الأنبياء « وإنما يقدم الرجل على التضحية فى جملة أحدوالها العامة بغريزة الخرى مفروسة فى طبيعة الندوع ولكنها أحدث وأقرب إلى الإرادة: وهى غريزة القطيع التى نشأت مع الخلائق الاجتماعية ، ولم تنشأ بداءة مع

الولادة كما نشأت الغرائز الأنشوية فى جميع إناث الأحياء و فإذا تصدى الرجل للقتال فى الجيش أو الكتيبة و تحرك بإرادة القطيع كله وتغلب بها على الخوف وحب السلامة و ولكنه قد ينفرد بالتضحية التى يدفعه إليها وحى الضمير وعلى فضائل الأنواع والجماعات ويعرج بروحه صعدا فى طراز رفيع من الفضائل: هو فضائل الأفراد الأفداد

#### \* \* \*

والغرائز المختلفة التى تعلل لنا محاسن المرأة تعلل لنا نقائصها التى تعاب عليها من بعض جهاتها • وقد لخصها المتنبى ولخص كل ما قيل فى معناها حيث قال :

## همن عهدها ألا يدوم لـها عهد »

« فهى تتقلب وتراوغ وترائى وتكذب وتحزن وتميل مع الهوى وتنسى فى لحظة واحدة عشرة السنين الطوال

« وهى مسوقة إلى ذلك بالفطرة الجنسية التى خلقت فيها قبل نشأة الآداب الاجتماعية والآداب الدينية بألوف السنين • فقد أغرنها الفطرة الجنسية بالميل إلى الأقدر والأكمل من الرجال لتنجب للعالم أحسن الأبناء من أحسن الآباء

« فلم يكن مما يوافق هـذه الفطرة فى العصور السحيقة أن تحفظ العهد لرجل واحـد ومن حولها رجال كثيرون يتقاتلون عليها ، وقـد يغلب أحـدهم رجلها الذى تحفظ له العهد أو يطالبها بحفظه

« وكانت الحرب فى بداءة الحياة الإنسانية هى مقياس القدرة والرجحان بين الرجال ، فى قبيلتهم أو فى جميع القبائل المحيطة بها ، فكان من شأن المرأة أن تسلم لظافر بعد ظافر ، وشجاع بعد شجاع ، كلما دارت رحى الحرب بين غالب ومغلوب ، وبين الشجاع القدوى ومن هو أشجع منه وأقدى

« ثم أصبح المال مقياس القدرة والرجحان بين الرجال • وكان مقياسا صحيحا في العصور الغابرة ، وظل كذلك ألوفا من السنين ، لأنهم كانوا يكسبون المال غنيمة في حومة الحرب ، أو ربحا من أرباح التجارة التي تقحم أصحابها

فى مجاهل الأرض ، وتهدفهم الأخطار القتل والاستلاب ، وتلجئهم إلى الحياة تارة وإلى الحول تارات ، وتشهد لهم بمقياس القدرة والرجحان عن جدارة واضحة تعنى المرأة عن التفكير ، وهى لا تعمد كثيرا إلى التفكير قبل الاختيار » •

#### \* \* \*

قلنا فى الفصل الذى عقدناه على رأى المعرى فى المرأة من كتابنا المطالعات : « والذى نقوله فى جملة واحدة أن المرأة وفية صادقة : وفية للحياة لا لهذا الرجل أو لذاك ، وصادقة فى الحب لا في إرضاء أهواء من تحب ، ولو أنعمنا النظر لعرفنا أن المرأة تخون نفسها كما تخون الرجال فى سبيل الأمانة للحياة ، وتكذب على نفسها كمنا تكذب على محبيها في صيانة عهد الحب ، فهى وفية بالفطرة رضيت أم لم ترض ، وهى صادقة بالالهام حيث أرادت وحيث لا تريد ٠٠ » •

إلى أن قانا: « تحب المرأة الشباب ومن ذا الذى لا يحب الشباب ؟ إن الشباب نفحة الخلود وروح من روح الله • تصور الأقدمون الآلهة فلم يفرقوا بينهم وبين الشباب ، وأسبغوا عليهم كساء سرمديا من نسجه ، وبهاء متجددا من صنعه ، شعورا منهم بأن الشباب سمة الحياة الخالدة ، وروح المعانى الأنهية وترجيحا لخير الشباب على شره ولمحاسنه على عيوبه •

#### \* \* \*

« • • ثم تحب المرأة المال ومن ذا الذي يكره المال ؟ غير أننا قد نرى للمرأة سببًا غير سائر الأسباب التي تغرى بحب المال وإعظام أصحابه • نرى أن كسب المال كان ولا يزال أسها مسبار لاختيار قوة الرجل وحيلت ، وأدعى النظواهر إلى اجتذاب القلوب والأنظار واجتلاب الاعجاب والاكبار • فقد كان أغنى الرجال في القرون الأولى أقدرهم على الاستلاب ، وأجرأهم على الغارات ، وأحماهم أنفا ، وأعزهم جارا • وكان الغنى قرين الشجاعة والقوة والحمية ، وعنوانا على شمائل الرجولة المحببة إلى النساء ، أو التي يجب أن تكون محببة اليهن • ثم تقدم الزمان فكان أغنى الرجال أصبرهم على احتمال المشاق وتجشم الأخطار والتمرس بأهوال السفر وطول الاغتراب وأقدرهم على ضبط النفس وحسن التدبير • فكان الغنى في هذا العصر قرين

الشجاعة أيضا وقوة الارادة وعلو الهمة وصعوبة المراس ٥٠ ثم تقدم الزمان فصار أغنى الرجال أبعدهم نظرا وأوسعهم حيسلة ، وأكيسهم خلقا ، وأصلبهم على المئسابرة وأجلدهم على مباشرة الحيساة ومعاملة النساس ، فكان الغنى في هدذا العصر قرين الثبات والنشاط ومتانة الخلق وجودة النظر في الأمور ٥٠ في هدذا كله في العصور الأولى قبل تشعب الحيساة الاجتماعيسة ، وتعدد الملكات والصفات التي تكفل الرجحان والتقدم للرجال

« ثم تعددت هده الملكات والصفات فقدام فى طبيعة المرأة « برج بأبل » مخيف من اختلاط الأصوات والدعوات

كان رجمان الرجل بسيط المظهر ، وكانت فطرة المرأة البسيطة قادرة على تمييزه بغير إعنات للفكر ولا إطـالة للروية ٠٠

ثم تشعبت الملكات والصفات ، ووجد فى العالم رجال ممتازون بأكبر المزايا ، وليس للمرأة من فطرتها البسيطة معين على تقدير مزاياهم وعرفان أقدارهم والترجيح بينهم وبين من دونهم من أصحاب المزايا الفطرية التى تتكشف للنظرة الأولى ولا تحتاج إلى انعام نظر أو موازنة بين أنواع وأشكال : رجل المحرب الذى يظفر بالقوة والضدعة ، ورجل المال الذى يكسب بالقوة والخدعة ، وكلاهما مفهوم واضح مكشوف على ظواهر الأشباه ..

ثم انفصلت الحرب عن الشجاعة فى بعض المواقف ، وانفصل المال عن القدرة الراجحة فى كثير من المواقف ، فأغنى السلاح والكثرة ما لا تغنيب الشجاعة ، وكسب المال بالاسفاف والدناءة وخدمة الشهوات ، فهذا هو برج بابل الذى لا تدرى المرأة فيه من تسمع ومن تجيب ، والذى تحار فيه قبل التمييز والتفضيل ، وقد كانت قبل ذلك لا تحار فى تمييز أو تفضيل ،

وزاد برج بابل طبقة على طبقاته الكثيرة أن الآداب الاجتماعية وآداب الأسرة ظهرت بين الناس ، وفرضت على المرأة أدبا جديدا غير الأدب القديم ، ادبا يطالبها بالوفاء والأمانة ومغالبة الميول إذا تناضل من حولها الرجال ، فزاد فى الحيرة والتبلبل ولم يضلق بإزائه فى فطرة المرأة معين على التمييز والإهتداء ، إلا ما تقتبسه بالتعليم والتلقين والإيحاء وهو ضعيف مصدود لا يقوم لايحاء الفطرة القديم إذا اشتجر النزاع واضطربت الأهواء

فانقسم النساء أقساما شتى فى الأخلاق الفطرية والأخلاق الاجتماعية : قسم مع الفطرة القديمة وقسم مع الأدب الجديد • بل أصبحت كل امرأة مجالا لتعدد هذه الأقسام تميل مع هذا أو ذاك كلما مالت بها دواعيه

فنحن إذ نقول إن المرأة تطيع الغرائز الجنسية في التقلب والمراوغة وخيانة القرناء ، لا نقول ذلك لنعذر ها كل العددر ، أو لنسقط عنها واجب التغلب على هــذه الميول التي تغيرت وجهاتها مع الزمن ، ولا تزال عرضة لكثير من التغير ، فان الأخلاق لم تجعل لابقاء الفطرة على عيوبها وإنما جعلت لتهذيب تلك العيوب ورياضتها وشد أزر النفس بالمثل الأدبية التي تعينها على عيوبها . ولكننا نقول ما نقول لنذكر أبدا أن فهم الغرائز الجنسية ضرورى لفهم الأخلاق التي تتصل بها ، فلا فائدة من البحث في رياضتها بالأدب الاجتماعي ، قبل البحث فيما يقابلها من أصول الفطرة التي تعم جميع الأحياء ، وليس عمومها مين جميع الأحياء بمانع من اصلاحها بالرياضة والتقويم • بل هو الذي يسوغ ذلك الاصلاح ويوجبه ويبشر بفلاحه ، لأن الانسان قسد علا فوق سائر الأحياء ، خمن الواجب إذن – ومن المستطاع أيضا ـ أن يعلو فوقها بالآداب والأخلاق ومن مفارقات العصور المتأخرة أن ينجم فيها طائفة من الدعاة وأصحاب الآراء يستخفون بالاحتجاز الجنسى الذي كان عصام المرأة من جماح الأهواء زمنا طويلا ، ويستخفون معه بما عداء من الحواجز الجنسية المعروسة فى طباع الأحياء ، لأنها في رأيهم بقية لا ضرورة لها من بيئات المعيشة الحيوانية الأولى

فعندهم مثلا أن حرية المرأة في العصر الحديث تبيح لها ما حرم عليها في العصور القديمة ، فسلا يعيبها أن تبدأ الغزل للرجل وتلاحقه لتستولى عليه • كأنما كان تركيب الجسم الأصيل في الأنوثة والذكورة مسألة من مسائل الحريات التي يذهب بها نظام ويأتي نظام ويبرمها قانون ، وينقضها قانون • •

وعندهم أن الحيوانات لم تقتصر على موسم واحد فى التناسل إلا لأنها تشبع من الطعام فى هدا الموسم ، فتمتلىء أجسادها بفيض من الثروة الحيوية يدعوها إلى طلب الذرية

وليس أجهل بأسرار الحياة \_ وسر الجنس أكبر أسرار الحياة \_ ممن

يقنع فى تفسيرها وردها إلى أصولها بمثل هذا التعليل القريب ١٠٠ فان هذا التعليل القريب لا يكفى على الأقسل لتفسير الظاهرة التى أشار إليها أولئك الدعاة و إذ إن الثمرات النباتية نتوالد فى الموسم بعينه ، وهى الغذاء الذى تعتمد عليه آكلات العشب من الحيوان ، ومتى زادت قوة التوالد فى النبات فأحرى أن تزيد قوة التوالد فى الأحياء لغير ذلك السبب الذى ذكروه وعلقوه بزيادة الثمرات

ومن الحيوان ما يعتمد على اللحوم دون العشب ويأكل منها طوال العام ، ومنها الأسماك التى لا مواسم عندها للنبات وهي مع هذا تعرف لها مواسم للتناسل ، وتخرج إلى الأنهار القصية قبل الأوان الملائم للقاح بين جرائيم الذكورة والأنوثة

وقد تختلف الأوابد والدواجن فى موسم التناسل ولكنها على التعميم لا تقارب الأنثى بعد حملها ، ولا تعبث بعريزة النوع للذة الأفراد ، فالسر أعمق مما يظنون بكثير

وحواجز الجنس ودوافعه لا تفسر كلها بأمثال ذلك التعليا الهزيل ومما لا شك فيه أن الأخلاق الجنسية كسائر الأخلاق ، قوامها ضبط النفس وهو لا يوافق الذهاب مع الهوى حيثما تعرض المرء للاستهواء ، ولابد من ضبط النفس ، والقدرة على الامتناع لتحقيق كل خلق كريم يطح للأفراد أو للأقوام أو للأنواع ٠٠

والانسان أهوج إلى الهواجز الجنسية من الهيوان ، وليس بأغنى منه عن تلك الهواجز تقدما مع الهرية كما يخيل إلى أولئك الثراثرة السطحيين .

فالحيوان يتشابه ويتماثل ويصعب التفريق بين أفراده فى الصفات المستركة فى سلالة النوع كله • فلا ضير على النوع أن يتلاقى أى ذكر بأى أنثى أو ينتجا أمثالهما من الذكور والاناث

لكن الأنواع كلما ارتقت تعددت ألصفات التى يكمل بها الفرد ذكرا كان أو أنثى • ويبلغ تعدد الصفات أقصاه فى النوع الانسانى ، سواء بين الذكور أو بين الاناث ، حتى ليكاد الفرق بين رجل ورجل ، والفرق بين امرأة وامرأة يلحق بالفرق بين نقيضين أو مخلوقين من نوعين مختلفين فليس كل رجل بديلا من كل رجل ، وليست كل امراة بديلا من كل امراة و ويجب على الرجل إذن أن يمتنع حتى تتاح له المرأة التي تلائمه ، وعلى المرأة أن تمتنع حتى يتاح لها الرجل الذي يلائمها

ويجب أن يتعلق الأمر « بالشخصية » المميزة لا بمجرد امرأة كائنة ما كانت أو بمجرد رجل كأئنا ما كان ، كما يغنى كل فرد عن مثيله فى الأنواع الوضيعة بين الأحياء

« وفى هـذه الحالة لا ينتفع النوع بكل اتصال تتحقق به المتعة الجنسية ، بل ينفعه الاتصال الذى تتم به الشخصيات وتتوافر فيه أتم صفات الرجال وأتم صفات النساء

« ثم تنشأ الآداب الاجتماعية وحقوق الأسرة وأمانة النسل ، فاذا هي قد ألزمت الرجال والنساء آدابا من حقها أن تطاع وأن يحسب لها أوفى حساب ٠٠

« نعم إن هـذه الآداب صناعية أو مبتدعة من أحكام البيئة التي خلقها الناس و ولكنها - كجميع الاداب والفروض - تستند إلى أساس فطرى عريق في الطبيعة ، وهو ضبط النفس ، وقدوة البنية على مقاومة النوازع والأهـواء ٠٠

ونضرب لذلك مثلا صغيرا من المحرمات التي جاءت بها الآداب الدينية أو العرفية بعد ظهورها في المجتمعات الإنسانية فإن تحريم القمار أو الخمر أو السرقة لم يعرف في آداب الناس إلا بعد ظهور هذه الآفات ، ولكن ضبط النفس الذي يناط به الامتناع عنها ، هو خلقة طبيعية لم تنشأ مع العرف أو الاصطلاح . فلا يزال الفرق بين انسان يستطيع أن يمتنع عنها ، وإنسان لا يستطيع الامتناع ، فرقا في صميم التكوين الذي لا ينشئه العرف ، ولا ينسب إلى الأوضاع الصناعية

وكذلك الحواجة الجنسية التى يفرضها المجتمع ، أو توجبها مصلحة الأسرة ، هى حواجز لازمة ، لا يقدح فى أصالتها أنها حدثت بعد حدوث الخاجة إليها ، لأن القدرة عليها فضيلة من فضائل التكوين الأصيل

« والرجل الذي يقدر عليها هو رجل ممتاز في خلقت الطبيعية كالمراة التي تقدر عليها • وكلاهما زوج أصلح من غيره للبقاء وانجاب الأبناء

« فأسخف السخف أن يظن بالحضارة المدنية أنها رخصة تبيح التهافت على المتعة ونسيان الحواجز الجنسية ٥٠ لأن التهافت نقص فى الخلقة قبل أن يكون نقصا فى الآداب الاجتماعية وهذا النقص معيب وخيم العقبى ، وإن لم تحرمه الآداب ٠٠

« وسيطول التبديل والتعديل في العرف والتشريع والشمائل المحبوبة بين الناس كلما تطاولت الأجيال وسيقول كل ذي رأى قوله الذي يجوز فيه الجدال ويبقى حكم واحد لا تبديل له ، وقول واحد لا يجوز الجدال فيه ، وهو أن الاحتجاز قوام أخلاق الأنوثة ، وان المرأة التي تنساه هي حيوان ناقص في تكوينه ، وليس قصاري القول فيها إنها فرد مقصر في حقوق المجتمع والأسرة وان مساك الأخلاق جميعا ما أوجبته الفطرة وما أوجبه المجتمع حسو ضبط النفس ، والترفع عن مطاوعة كل عارضة من عوارض الأهدواء »

وقد سبقت فى هدا الكتاب « المرأة فى القرآن الكريم » نبذة عن التناقض بين المرأة الطبيعية والمرأة الاجتماعية ، وهو بحث له استطراد يناسبه فى الكلام على تناقض المرأة من كتاب « هذه الشجرة » ختمناه بما يلى :

« هى أبدا بين نقيضين فى أمومتها وفى حبها ، وذلك هو التناقض الذى لا حيسلة لها فيه ، ولا يفجا الرجال منها إلا كما يفجؤها هى على غير ما تنتظر ، وعلى غير ما يقع لها فى تدبير

« فمن الخطأ أن يرد على الخاطر أن التناقض من دهاء المرأة وتدبيرها ، أو من ختلها وخداعها ، فهى مخدوعة به قبل أن تخدع سواها ، وهى فى قبضته فريسة لا تملك ما تريد

« ولا بد من التناقض في طبع الأنثى ، لأنها شخصية حيدة خاضعة للمؤثرات التي تتناوبها من عدة جهات ، وهي كما أسلفنا في الفصل السابق مستجيبة للأثر الحاضر ، وقد تبدها الآثار الحاضرة من كل صوب ، لا من صوب واحد

والمرأة من جهة ثانية عضو فى بيئة اجتماعية هى الأمة أو المدينة أو المتبيلة ، فهى هنا زوجة أو بنت أو أخت أو صاحبة عمل تجمعها بتلك البيئة الاجتماعية صلة العرف أو الشريعة

والمرأة من جهـة غير هـذه وتلك أنثى ، لهـا تركيب حيــوى يربطهـا
 بمخلوق آخر لا يتم وجودها بغيره

والمرأة من جهة أخرى أم تحب أبناءها بالعريزة والألفسة وتصبر
 فه سبيلهم على مشقات وآلام يؤدها الصبر عليها في غير هذه السبيل

ه وهى بعد هذا كله كائن حى من حيث هى وليدة الحياة فى جملتها ،
 أيا كان النوع الذى تنتمى إليه ، والأمة التى تعيش بينها والعسلقة التى تجمعها بالزوج أو العاشق أو الأهل أو البنين .

وقد تختلف عليها هذه الوجهات جميعا فلا مفر لها من التناقض معها و لأن مقاصد الفرد المستقل ، والأنثى المفتونة والأم التى تنسى نفسها في حنانها ، والكائن الاجتماعى الذي يرعى مطالب العرف والشريعة ، أو الكائن الحي الذي تهزه الحياة بهذه النوازع كما تهزه بما عداها \_ كل أولئك يختلف ويتناقض لا محالة ، ولا يتأتى التوفيق بينه إلا في الندرة العارضة وم

« فها هنا مثلا فرد يريد بفطرته الفردية أن يستقل عن جميع الأفراد الآخرين ، سواء كانوا من الآباء أو الأمهات أو الأزواج فلا يلبث أن يستقر فيه هـذا الشعور الطبيعى ، حتى ينازعه فيه شعور الأنثى التى تريد أن تنضوى إلى رجل تهواه ، وقد ينازعها شعوران بل أكثر من شعورين ، إذا تعددت الصفات التى تستهويها من الرجال وتفرقت بينهم على نصو يضلل الأرادة ويشتت الأهواء

« ولا تلبث أن تنسى استقلالها الفردى ، وتطاوع نزعتها الأنثوية ، متى يبرز لها المجتمع بحكم يخالف حكمها فى الاختيار والترجيح ، فيقودها إلى الجاه والمال وهى تنقاد إلى الفتوة والجمال ، أو يلزمها الوفاء للزوج وهى تنظر إلى رجل آخر ، نظرة الأنثى التى سبقت بفطرتها قوانين الأمم وقواعد الآداب ، ولا تلبث أن تحتال على هذه البواعث أو هذه الوساوس حتى يغلبها حنو الأمومة ليبطها بمكان لا تود البقاء فيه ، أو ينهض

الكائن الحى فى نفسها نهضمة لا تطيع باعثما غير بواعث الحيماة ، بمعزل من نزوة الأنثى وقانون المجتمع وغرائز الأمهات

د فلا عجب في حداً التناقض ولا مباينة فيه للمعقول ، ثم يضاف إليه تناقض آخر يرجع إلى تعدد الدواعى في كل صفة من الصفات التي أشرنا إليها ٠٠

ونكتفى بصفة واحدة على سبيل التمثيل ، لأن شرح الصفات جميعها
 ف تعددها وتباينها من وراء الحصر والاحصاء

« فالمرأة فى صفة الأنوثة - وهى تنضوى إلى الذكورة - تحب الرجل الكريم ، لأنه يعمرها بالنعمة ، ويريحها من شدائد العيش ، ويخصها بالزينة التى تزهيها وترضى كبرياءها بين نظيراتها ، فضلا عما فى الكرم من معنى العظمة والاقتدار

ولكنك قد ترى هده المرأة بعينها تتعلق ببخيل لا ينفق ماله على
 زيندة أو متاع • فهل هي مناقضة لطبيعتها في هدا الانحراف العجيب ٢ • •
 كلا بل هي لا تناقض طبيعة الكبرياء نفسها المتى ترضيها على كرم الكريم

لأن المرأة يجرح كبرياءها أن ترى رجلا يستكثر المال فى سبيل مرضاتها ، ومتى جرحت المرأة فى كبريائها أقبلت باهتمامها وحيلتها وغوايتها من حيث أصابها ذلك الجرح المثير ولبس أقرب من تحول الاهتمام إلى التعلق فى طبائع النساء

« فالنزعة الواحدة قد تكون سبيلا إلى النقيضين فى ظاهر الأعمال ، ولكنهما نقيضان لا يلبثان أن يتفقا ويتوحدا عند المنبع الأصيل متى عرفنا كيف تنتهى الردة إليه ٠٠

« وكلما ذكرت نقائض المرأة وجب ألا ننسى مصدرا آخر للتناقض في أخلاق النساء يفسر لنا كثيرا من نقائضهن ، حيثما توقعنا شيئا من المرأة وأسفرت التجربة عن سواه

د ذلك المصدر هــو درجات الأنوثة وأطوارها بين الظهــور والضمور ٠٠
 د فالأنوثة صفات كثيرة لا تجتمع فى كل امرأة ولا تتــوزع على نحو واحد فى جميع النساء

«فليست كل امرأة أنثى من فرع رأسها إلى الخمص قدمها ، أو أنثى مائة فى المائة كما يقسول الأوربيون ، بل ربما كانت فيها نوازع الأنوثة ونوازع غيرها إلى الذكورة ، وربما كانت أنوثتها رهنا بقوة الرجل الذي يظهرها فلا تتشابه مع جميع الرجال ، وربما كانت فى بعض عوارضها الشهرية وما شابهها من عوارض الحمل والولادة أقرب إلى الأنوثة الغالبة ، أو أقرب إلى الذكورة الغالبة ، وقد كانوا فيما مضى يحسبون هدا التراوح بين الذكورة والأنوثة ضربا من كلام المجاز ، فأصبح اليوم حقيقة علمية من حقائق الخلايا ، وقصلا مدروسا من فصول علم الأجنة ووظائف الأعضاء ، و

« وليس التناقض لهـذا السبب مقصـورا على النساء دون الرجال ، فإن الرجل أيضا يصـدق عليه ما يصدق على المرأة من تفـاوت درجات الرجولة ، إذ ليس كل رجـل ذكرا من فـرع رأسه إلى اخمص قـدمه ، أو ذكـرا مائة في المـائة كما يقـال في اصطلاح الأوربيين ، ولـكن التناقض لهـذا السبب يبـدو في المـرأة أغرب وأكثر ، لامتزاجه بأسباب التناقض الأخرى ومحاولة الرجل أن يفهمها على استقامة المنطق كدأبه في تفهم جميع الأمور

« ولا ريب أن « الشخصية الإنسانية » فى حال الذكورة والأنوثة عرضة للكثير من النقائض المحيرة للعقول: عقول الرجال وعقول النساء

« وكم يقلو النساء عن تناقض الرجال ولا يخطئن المقال ؟ كم يقلن إن الرجل « كالبحر المالح » لا يعسرف له صفاء من هياج ؟ وكم يقلن إن فلانا كشهر أمشير لا تدرى متى تهب فيه الأعاصير ؟ وكم تقلول إحداهن للأخرى : حبيبا فى ليلك عقرب فى ذيلك ؟ وكسم لهن من أمشال هذه الأمثال مما لا يحفل به الرجال !

« إنهن لا يعنين بمقاربة الرجل من طريق الفهم كما يعنين بمقاربته من طريق التأثير ، ولو حاولن فهمه كما يحاولن التأثير فيه ، لخرجن به لغزا من الألغاز وأعجوبة من أعاجيب البحار في قديم الأسفار « فالشخصية » كلمة واحدة في اللغة ، ولكننا نخطىء أبعد الخطأ إذا تصورناها شيئا واحدا لأنها تنظوى تحت عنوان واحد ، إذ هي أشياء لا تحصى من واحدا لأنها تنظوى تحت عنوان واحد ، إذ هي أشياء لا تحصى من

الغرائز والمدارك والأحاسيس وعلاقات المجاوبة بينها وبين العالم الذى تعيش فيه ، وهى بهذا الخليط الواسع فى حسركة دائمة لا تستقر على وجهة واحدة برهة من الزمن ، ولا تعهدها فى الصحة ولا فى الشباب كما تعهدها فى المرض أو فى الهرم ، ولا تصدر فيها النزعة الواحدة من مصدر واحد فى جميع الأوقات والأحدال ٠٠

« فهى تختلف بسين حالة وحالة ، وتختلف بين سن وسن ، وتختلف على حسب العلاقة بينها وبين هذا الإنسان وذاك الإنسان ٥٠ وتختلف على حسب العلل والبواعث التى تحركها إلى الأعمال

« والمرأة كالرجل « شخصية إنسانية » تتعرض للتناقض من جراء هـذا التعدد وهـذا التقلب في عناصر كـل « شخصية » تحمل عنـوانا واحـدا ، وتشتمل على شتى العناصر التي لا يقـر لهـا قـرار ٠

« ولكنها انفردت بأسبابها المقصورة عليها ، وانفردت بمراقبة الرجل إياها ، ومحاولة التوفيق بين غرائبها وبدواتها ٠

« وعندها فى صميم هده الأسباب المقصدورة عليها حالتان تضاعفان ظهور التناقض فلا يخفى كما يخفى تناقض الرجل على النظرة الأولى

« إحدى هاتين الحالتين طبيعة المراوغة التي وصفن بها إذ « يتمنعن وهن الراغبات » ٠٠٠

« والأخرى طبيعة الاستغراق فى الساعة التى هى فيها ، ونسيان ما قبلها وما بعدها ، فيبلغ العجب أشده بمن يراقبها أن يراها تنتقل بين أطوارها ، كما ينتقل المثل بين أدواره ولا يخلط بينها أو لا يستبقى من سوابقها بقية فى تواليها

« فمن المشاهد أن الرجل إذا قضى يوما أو أسبوعا فى مناداة اسم من الأسماء - ولا سيما نداء المناجاة - أخطأ فسبق به لسانه فى جلسة أخرى لا يود أن يذكره فيها ، بل لعله يود أن يكتمه ولا يومىء إليه

« وقلما يشاهد هذا في محادثات المراة ، ولو تلاحقت بين ساعة وساعة ، لأن الساعة التي هي فيها تستولى عليها فلا يزل لسانها بالإشارة

إلى غيرها ، ولأنها تستعين هنا بطبيعتين أصيلتين فيها ، وهما طبيعة النفاق وطبيعة الاستغراق

#### \* \* \*

« ولم يزل التناقض بابا من أبواب الحيرة واختلل الحساب ، ولكن التناقض الذي يفهم سبب يريح من الحيرة على الأقل عند البحث عنه والتفكير فيه ، وإن لم تكن به راحة من معاناة النقائض وابتلاء متاعبها ، ولا عتب في معظمها على المرأة ، لأنها لا تقصدها كلما لجأت إليها ، وقد تكون هي ضحية من ضحاياها »

### الفصل الخامس

# مكانة المرأة

ربما كانت الحضارة المصرية القديمة هى الحضارة الوحيدة التى خولت المدرأة « مركزا شرعيا » تعترف به الدولة والأمة ، وتنال به حقوقا في الأسرة والمجتمع ، تشبه حقوق الرجل فيها • ولا تتوقف على حسن النية من جانب الآباء والأبناء والأقربين •

أما الحضارات الأخرى فكل ما نالت المرأة فيها من مكانة مرضية ، فإنما كانت تناله بباعث من بواعث العاطفة على حاليها من حميد وذميم

كانت تنال المحبة من بنيها بعاطفة الأمومة التى يحسها الأبناء نصو أمهاتهم ، ويعم الإحساس بها طوائف من الأحياء لم تبلغ مبلغ الإنسان من الفهم والخلق ، ولم يكن لها عرف أدبى في حياتها الاجتماعية ، وقد يبدو هذا الإحساس في الحيوان الأعجم على صورة تلفت النظر إليه ويجعلها ذوو البصيرة الفنية رمزا للأمومة في أجمل مظاهرها الفطرية ، كما صنع المصور النابغ « هم و و دافيز » في صورة « الفرس والمهرة » التى سماها « الأمومة » واختارها من بين مظاهر العواطف الحيوانية التى سماها « الأمومة » واختارها من بين مظاهر العواطف الحيوانية التى لا تحصى لتمثيل هذا المعنى والرمز إليه ، بالأشكال المنظورة و

وربما نالت المرأة حظا من الاهتمام بها في عصور الترف والبذخ ، التي تنتهى إليها الحضارات المحبرى ، وهي لا تنال هذا الحظ من الاهتمام لتقدم الحضارة وارتقاء الشعور بين أصحاب تلك الحضارات ، ولمحنها تناله لانها من عصور الترف والبذخ مطلب من مطالب المتعة والوجاهة الاجتماعية ، وقد نالت هذا الحظ من الاهتمام في أوج الحضارة الرومانية مسم بقائها قانونا وعرفا في منزلة تقارب منزلة الرقيق من وجهة الحقوق للشرعية والنظرة الأدبية ، وكانت القيان والجواري الطليقات ينان من ذلك الاهتمام أضعاف ما تناله حرائر النساء من الأزواج والأقرباء ، ووضح هذا الفارق في المعاملة بين الحرائر والجواري الطليقات وأشباههن ،

من نسوة الأندية ودور الملاهى فى كــل حاضره آهلة بهن من حواضر اليــونان والرومان والبلدان الشرقيــة

وليس هـذا الاهتمام الذى تناله المرأة بفضل عواطف الأمومة ، أو بإغراء المتعة والترف ، مكانة « شرعية أو عرفية » تنسب إلى آداب المجتمع وقوانينه ، فغاية ما فيها أنها شحور يتقارب فيه الأحياء من الناطقين وغير الناطقين

أما المكانة التى تحسب من عمل الآداب والشرائع أو الحضارات فقد كانت معدومة فى عصور الحضارة الأولى جميعا ، ما خلا حضارة واحدة ، هى الحضارة المصرية ٠٠

فشريعة « مانو » فى الهند لم تكن تعرف المرأة حقا مستقلا عن حق أبيها أو روجها أو وادها فى حالة وفاة الأب والزوج ، فإذا انقطع هولاء جميعا وجب أن تنتمى إلى رجل من أقارب زوجها فى النسب ولم تستقل بأمر نفسها فى حالة من الأحوال ، وأسد من نكران حقها فى معاملات المعيشة نكران حقها فى الحياة المستقلة عن حياة الزوج ، فإنها مقضى عليها بأن تموت يوم موت زوجها ، وأن تحرق معه على موقد واحد ، وقد دامت هذه العادة العتيقة من أبعد عصور الحضارة البرهمية إلى القرن السابع عشر ، وبطلت بعد ذلك على كره من أصحاب الشعائر الدينية ، وشريعة حمورابى التى اشتهرت بها بابل كانت تحسبها فى عداد الماشية الماوكة ، ويدل على غاية مداها فى تقدير مكانة الأنثى ، أنها كانت تفرض على من قتال بنتا لرجل آخر أن يسلمه بنته ليقتلها أو يملكها إذا شاء أن يعفو عنها ، وقدد يضطر إلى قتلها لينفذ حكم الشريعة المنصوص عليها يعفو عنها ، وقدد يضطر إلى قتلها لينفذ حكم الشريعة المنصوص عليها

وكانت المرأة عند اليونان الأقدمين مسلوبة الحرية والمكانة فى كمل ما يرجع إلى الحقوق الشرعية ، وكانت تحل فى المنازل الكبيرة محلا منفصلا عن الطريق ، قليم النوافذ محروس الأبواب ، واشتهرت أندية العوانى فى الحواضر اليونانية لإهمال الزوجات وأمهات البيوت وندرة السماح لهن بمصاحبة الرجال فى الأندية والمحافل المهذبة ، وخات مجالس الفلاسفة من جنس المرأة ، ولحم يشتهر منهن امرأة نابهة ، إلى جانب الشهيرات من

الغدوانى أو من الجدوارى الطليقات وقد كان أرسطو يعيب على أهل « اسبرطة » أنهم يتساهلون مع نساء عشيرتهم ، ويمنحونهن من حقوق الوراثة والبائنة وحقوق الحرية والظهور ما يفوق أقدارهن ، ويعزو سقوط « اسبرطة » واضمحلالها إلى هذه الحرية وهذا الإسراف فى الحقوق

### \* \* \*

وربما ظن الذين يسمعون عن هـذه الحرية « الاسبرطية » أنها ثمرة من ثمرات الارتقاء في تقدير حق الإنسان من الذكور والإناث و فخليق بهـؤلاء أن يذكروا أن إنكار حـق الإنسان قـد بلغ غايتـه من القسوة في نظام الرق العدريق بين الاسبرطيين ، وأن ما شاع بينهم من الاسترقاق ومن التساهل مـع النساء معـا ، هـو ظاهرتان متماثلتان لعلة واحـدة في معيشة الاسبرطيين ، وهي اشتغال الرجال الدائم بالقتال ، وتركهــم ما عــداه اضطرارا لتصرف المرأة في غيبة الأزواج والآباء · فهـذه « الحرية النسوية » وذلك الاستعباد للاسرى هما ظاهرتان لعلة واحدة ، لا نصيب لها من مبادىء الحرية والاعتراف بالحقوق ، وقد نالت المرأة شيئا من المجاملة والطلاقة في عهدود الفروسية جمعاء لمثل هده العلة ، وكانت مجاملة المرأة فى تلك العهود ضربا من الأنفة أن تعامل معاملة الأعداء وأن تحاسب محاسبة الأنداد • ولم يكن أسوا من النساء حالا في عهود الفروسية المتقدمة ، فيما عدا هـذه المجاملات أو هـذه التحيات اللسانية ، وقـد كانت « الخاتون » تعيش إلى جانب الجوارى المسرفات حيثما تفرغ الرجال لصناعة القتال ، وكذلك كان شأنها بين قبائل المغول ، وبين قبائل الفسرنك والغاليين من الأوربيدين ، وكانت مع هذا تحرم الميراث في الاقطاعات يوم شاع نظام الاقطاع والفروسية معسا بين أولئك الأقوام

ومذهب الرومان الأقدمين كمذهب الهندود الأقدمين في الحكم على المرأة بالقصور حيث كانت لها علاقة بالآباء أو الأزواج أو الأبناء ، وشعارهم الذي تداولوه إبان حضارتهم أن قيد المرأة لا ينزع ، ونيرها لا يخلع ، ومن ذلك قول « كانو » المشهور :

Nunguam exvitur Servitus muliebris

ولم تتحرر المسرأة الرومانيسة من هسذه القيود إلا يوم أن تحرر منهسا الأرقاء ، على أشد التمرد ثورة بعسد ثورة ، وعصيانا بعسد عصليان ، فتعذر استرقاق المجارية والغلام

وانفسردت الحضارة المصرية القسديمة بإكرام المسرأة ، وتخويلها حقوقا ◄ شرعيــة » قريبــة من حقــوق الرجــل ، فــكان لهــا أن تملك وأن تــرث وأن تتولى أمر أسرتها في غياب من يعولها ، ودامت للمرأة المصرية هده الُحقــوق على أيام الــدول المستقرة بشرائعهـا وتقاليــدها ، تضطرب مــع اضطراب الدول وتعرود مسع عودة الطمانينة إليها ، بيد أن الحضارة المصرية زالت وزالت شرائعها معها قبل عصر الإسلام ، وسرت في الشرق الأوسط يومئد غائسية من كراهة الحياة الدنيا بعد سقوط الدولة الرومانية بما انغمست فيم من ترف وفساد ومن ولع بالملذات والشهوات فانتهى بهم رد الفعل إلى كراهة البقاء وكراهة الذرية ، وشاعت في هـذه الفترة عقيدة الزهد والإيمان بنجاسة الجسد ونجاسة المرأة ، وباعت المرأة بلعنة الخطيئة فيكان الابتعاد منها حسنة مأثورة لن لا تغلبه المفرورة • ومن بقايا حمده الغاشية في القرون الوسطى أنها شغلت بعض اللاهوتيين إلى القرن الخامس للميلاد ، فبحثوا بحثا جديا في جبلة المرأة ، وتساطوا في مجمع « ماكون » هل هي جثمان بحت ؟ ٠٠ أو هي جسد ذو روح يناط بها الخلاص والهلاك ؟ • • وغلب على آرائهم أنها خلو من الروح الناجية ، ولا استثناء لإحدى بنات حواء من هذه الوصمة غير السيدة العذراء أم المسيح عليمه الرضوان ٠٠

وقد غطت هده الغاشية فى العهد الرومانى على كل ما تخلف من حضارة مصر الأولى فى شأن المرأة ، وكان اشتداد الظلم الرومانى على المصريين سببا لاشتداد الاقبال على الرهبانية والاعراض عن الحياة ، وما زال كثير من النساك يحسبون الرهبانية اقترابا من الله وابتعادا من حبائل الشيطان ، وأولها النساء

ومن المتو في أقدوال أناس من المؤرخين الغربيين ، أن الإسلام ينقل شريعته من الشركائع التي تقدمته ولا سيما الشريعة الموسوية ، ولا يتضح

مطلان هـذه الدعوى من شيء كما يتضح من المقابلة بين مركز المرأة فى حقوقها الشرعية التي الشرعية التي الشرعية التي قورها الإسلام بأحكام القرآن

فالماثور عن الكتب المنسوبة إلى موسى عليه السلام أن البنت تخرج من ميراث أبيها إذا كان له عقب من الذكور ، وما عدا هذا الحكم الصريح فهو من قبيل العبة التي يختارها الأب في حياته ، حيث لا يجب الميراث وجوب الحقوق الشرعية بعد الوفاة ، ومثل هذه العبة ما أعطاه إبراهيم ابنه إسماعيل عليهما السلام كما جاء في الاصحاح الحادي والعشرين من سفر التكوين « إذ قالت سارة لإبراهيم الحرد هذه الجارية وابنها لأن ابن هذه الجارية لا يرث مع ابنى اسحاق ، فقبح المكلم جدا في عيني إبراهيم لسبب ابنه ، فقال الله لإبراهيم لا يقبح في عينك من أجل الغلام ومن أجل جاريتك ، وفي كل ما تقول لك سارة اسمع لقولها ، لأنه بإسحق يدعي لك نسل »

ثم جاء فى الإصحاح الخامس والعشرين أن : « إبراهيم أعطى إسحاق كل ما كان له • وأما بنو السرارى اللواتى كانت لإبراهيم فأعطاهم إبراهيم عطايا وصرفهم عن إسحاق ابنه شرقا إلى أرض المشرق وهو بعد حدى » وكذلك صنع أيوب فى حياته كما جاء فى الإصحاح الشانى والأربعين من سفره : « ولم توجد نساء جميلات كنساء أيوب فى كل الأرض • وأعطاهن أبوهن ميراثا بين إخوتهن ، وعاش أيوب بعد هذا مائة وأربعين سنة » • •

والحكم المنصوص عليه فى حق الميراث أن تحرم البنات ما لم ينقطع نسل الذكور ، وإن البنت التى يؤول إليها الميراث لا يجوز لها أن تتزوج من سبط آخر ، ولا يحق لها أن تنقل ميراثها إلى غير سبطها ، وجاء هذا الحكم بالنص الصريح فى غير موضع من كتب التوراة فجاء فى الإصحاح السابع والعشرين من سهر العدد أن بنات صلفحاد بن حافز : « وقفن أمام موسى واليعازار الكاهن ، وأمام الرؤساء ، وكل الجماعة لدى باب غيمة الاجتماع قائلة : أبونا مات فى البرية ولم يكن فى القوم الذين اجتمعوا على الرب فى جماعة قورح : بل بخطيئته مات ولم يكن له بنون ٠٠٠

لماذا يحذف اسم أبينا من بين عشيرته لأنه ليس له ابن ؟ .. أعطنا ملكا بين إخوة أبينا ! • • فقدم موسى دعواهن أمام الرب له فكم الرب موسى قائد لا : بحق تكلمت بنات صلفحاد ، فتعطيهن ملك نصيب بين إخوة أبيهن وتنقل نصيب أبيهن إليهن وتكلم بنى إسرائيل قائلا : أيما رجل مات وليس له ابن تنقلون ملكه إلى ابنته ، وإن لم تكن له ابنة تعطوا ملكه لأخوة أبيه ، وإن لم ملكه لأخوة أبيه ، وإن لم يكن لأبيه إخوة تعطوا ملكه لأخوة أبيه ، وإن لم يكن لأبيه إخوة تعطوا ملكه لأخوة أبيه ، وإن لم يكن لأبيه إخروة تعطوا ملكه لنسيبه الأقرب إليه من عشيرته فيرثه • فصارت لبنى إسرائيل فريضة قضاء كما أمر الرب موسى »

ویلی ذلك من الإصحاح السادس والثلاثین أنه: « یتحول نصیب إسرائیل من سبط إلی سبط ، بل یلازم بندو إسرائیل كل واحد نصیب سبط آبائه ، وكل بنت ورثت نصیبا من أسلط بنی إسرائیل كل واحد من امرأة لواحد من عشیرته سبط أبیها لكی یرث بندو إسرائیل كل واحد نصیب آبائه ، فدلا یتحول نصیب من سبط إلی سبط اخر بل یلازم اسباط بنی إسرائیل كل واحد نصیب كما أمر الرب موسی ۰۰۰ »

وننتقل إلى البالاد التى بدأت فيها دعوة القرآن الكريم وهى بلاد الجزيرة العربية ، فلا تتوقع أن تكون للمرأة فيها قسمة من الانصاف والكرامة غير هذه القسمة العامة فى بلاد العالم ، على تباعد أرجائه وتتوع عاداته وشرائعه ، ولعلها كانت تسوء فى بعض أنصاء الجزيرة فتهبط فى المساءة إلى حضيض شم تهبط إليه فى سائر الأنصاء من الأمم كافة ، وترتقى فلا يكون قصاراها من الارتقاء إلا أنها تكرم عند زوجها لأنها بنت ذلك الرئيس المهاب أو أم هذا الابن المحبوب ، فأماإنها تكرم وتصان لأنها من جنس النساء ، يعمها ما يعم بنات جنسها من الحق والمعاملة ، فذلك ما لم تدركه قط من منازل الانصاف والكرامة ، وقد يحميها والمعاملة ، فذلك ما لم تدركه قط من منازل الانصاف والكرامة ، وقد يحميها الأب والزوج كما يحميها الأخ والابن حماية الواجب المفروض عليه لكل ما فى جواره أو كل ما فى حوزته وحماه ، فيعاب على الرجل منهم أن يهان حرمه كما يعيه أن يعيه أن يعيه فى كل محمى أو ممنوع ، ومنه فرسه ودابته وبئره ومرعاه

فإذا هانت المرآة فهى عار يأنف منه أهلوه أو حطام يورث مع المال والماشية ومن خوف العار يدفن الرجل بنته فى طفولتها ويستكثر عليها النفقة التى لا يستحثرها على الجارية الملوكة والحيوان النافع ، وكل قيمتها بين الذين يستحيونها ولا يقتلونها فى طفولتها أنها حصة من الميراث تنقل من الآباء إلى الأبناء ، وتباع وترهن فى قضاء المنافع وسداد الديون ، ولا يحميها من هذا المصير إلا أن تكون عزيزة قوم تعز بما يعز عندهم من ذمار وجوار

### \* \* \*

جاء القرآن الكريم إلى هده البلاد كما جاء إلى بلاد العالم كله بحقوق مشروعة للمرأة لم يسبق إليها فى دستور شريعة أو دستور دين ، وأكرم من ذلك لها أنه رغمها من المهانة إلى مكانة الانسان المعدود من ذرية آدم وحواء ، بريئة من رجس الشيطان ومن حطة الحيوان

وأعظم من جميع الحقوق الشرعية التي كسبتها المرأة من القرآن الكريم لأول مرة أنه رفع عنها لعنة الخطيئة الأبدية ووصمة الجسد المرذول • فكل من الزوجين قد وسوس له الشيطان واستحق الغفران بالتوبة والندم:

« فأزلكهما الشيطان عنها فأخرجهما مما كانا فيه » • • «البقرة ٣٦» « فوسوس لهما الشيطان ليبدى لهما ما وورى عنهما من سوآتهما » • • وكلاهما ظلم نفسه بذنبه.

« قالا ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من النصاسرين » ٠٠٠ «الأعراف ٢٣»

وليس على ذرية آدم وحواء من بنين وبنات جريرة تلحقهم بعد أبويهم أو تلحق أحدا من الأبناء بجريرة الآباء:

« ۰۰۰ تلك أمَّة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تسالون عما كانوا يعملون » والبقرة ١٣٤ و ١٤١»

وصح مكان المرأة فى الحياة الجسدية كما صح مكانها فى الحياة الروحية ، بما فرضه القرآن الكريم على الانسان من رعاية جسده ، والمتعة الطيبة بخيرات أرضه ورغبات نفسه ، فبرئت المرأة من لعنة الجسد ، وارتفعت عن الوصمة التى علقت بها فجعلتها فى خلقتها قرينة الشهوات

الحيوان وحبائل الشيطان ، ينجو من الشيطان من نجا منها ويتنزه عن الحيوانية من تنزه عن النظر إليها

لا جرم كان تصحيح النظر إلى مكان المرأة ناحية واحدة من نواح شتى في ذلك النظام الأدبى الشامل الذي يصحح النظر إلى حياة الروح وحياة الجسد ، وإلى بواعث الخير والشر وإلى موازين التبعة والجزاء ، وقوامه كله حق الوجود وحق المعيشة للكائن الحي من ذكر وأنثى ومن كبير وصغير ، فلا يكتفى القرآن من المسلم باجتناب وأد البنات خشية الاملاق أو خشية العار ، لأنها درجة لا تعدو أن تكون نجاة من ضراوة الوحشية لا ترتقى به إلى درجة الانسان الأمين على حق الحياة ، المؤمن بنصيب كل موجود من نعمة العيش والرعايه بل يأبى القرآن للمسلم أن يتبرم بذرية البنات وأن يتلقى ولادتهن بالعبوس والانتعباض :

« وإذا بشر أحدهم بالأنثى ظل وجهه مسودا وهو كظيم ، يتوارى من القوم من سوء ما بشر به أيمسكه على هون أم يدسه فى التراب ألا سهاء ما يحكمون » والنحل ٥٩،٥٨

وإنما يصدر الانسان عن شريعة الواجب لا عن شريعة المنفعة لله رعاية الذرية من الاناث كرعاية الذرية من الذكور فللا يفوت القرآن الكريم أن شريعة المنفعة قلد تلجىء إلى قتل الرجل واستحياء النساء المكما الجأت هذه الشريعة قوما إلى وأد البنات واستحياء البنين وكلا المصابين بلاء بتقى ، ووزر يحسب على جناته من الأمم ومن الحاكمين.

« وإذ أنجيناكم من آل فرعون يسومونكم سوء العداب يذبحون أبناءكم ويستحيون نساءكم وفى ذلكم بلاء من ربكم عظيم ٠٠٠ ١ الأعراف ١٤١ وفرعون هو الذى يقول مأخوذا بما قال: « سنقتل أبناءهم ونستحيى نساءهم وإنا فوقهم قاهرون » « الأعراف ١٢٧)

فتك إذن شريعة الواجب تفرض للمرأة من حق المعيشة وحق الرعاية ، ما فرضته للرجل وللانسان على الاجمال • وإنه لجدير بالالتفات أن « الانسان » هو الموصى فى القرآن الكريم بالاحسان إلى الوالدين ، لأن الرجل هنا ينطوى فى نوع الانسان ، وينبغى أن ينسى أنه أحد الجنسين المختلفين • •

على أن الآية الكبرى فى وصاية القرآن بالأنشى ، انها وصاية وجبت دون أن يوجبها عمل من النساء ولا عمل من المجتمع وانها فرضت على المجتمع برجاله ونسائه فرضا لم بطلب هؤلاء أو هؤلاء وتلك وصاية لم يحدث لها نظير قط فيما تقدم من الشرائع قبل دعوة الاسلام

إن تخويل البنت حقها من الميراث عند انقطاع الذرية من الأبناء - كما وجب فى شريعة التوراة - إنما هو حكم من أحكام الضرورة لا منصرف عنه لو شاء ولاة الأمر أن يصرفوه إلى غير هذا الوجه المحتوم ، وقد سمح به للمرأة - مع هذا - على شرط يقيد الحق ويخضعه للحجر عليه ، فلا تتزوج المرأة صاحبة الميراث من غير رجال الأسرة ، ولا تلبث أن تأخذ حصتها من هنا حتى تردها فى بيتها إلى رجل من الرجال

فالميراث هنا حق لم تنله المرأة ، ولم ينلها المجتمع إياه ، ولا محل فيه من عمل الشريعة إلا أنه عمل الضرورة الذي لا حيالة فيله

وقد يكون للمجتمع عمل قضت به أحوالا المعيشة فى الحضارة الوحيدة التى بوأت المرأة مكانا من الرعاية ، وهى الحضارة المصرية القديمة • ولكند كذلك مما يؤول إلى حكم الضرورة التى تسلسلت فى أدوار التاريخ دورا بعد دور

ومن ضرورات هده الأدوار التاريخية أن تحتفظ الأسرة الحاكمة بالعرش أيا كان الوريث من الذكور أو الاناث ، ومن ضروراته ال أن الأرض المزروعة تملك وتوزع على الدوام بعد فيضان النيل ، ولا تخرج من نطاق الأسرة التي تملكها عاما بعد عام

ومن ضروراتها أن تقسيم العمل بين الجنسين فى غير مسائل الحرب تدبير لا محيص عنه فى بلاد الزراعة العربيقة فلا يتأتى للرجال منفردين أن يضطلعوا بجميع تلك الأعمال • وكل داع من هذه الدواعى الاجتماعية قد تفردت

مصر به على حالة لم تعهد في غيرها من بلاد الحضارات القديمة ، فكان لها جميعا أثرها في رعاية المرأة وتخويلها ما تميزت بسه ربة الأسرة المصرية من الحقوق

وفى كلتا الشريعتين وجب للمرأة حقها الكثير أو القليل بحكم الضرورة التي لا منصرف عنها ، ولكن الوصايا القرآنية لم تكن لها قط ضرورة ملزمة من عمل النساء ولا من عمل المجتمع ولم تطالب بها المرأة ، ولا اختارها الرجل لسائر النساء ولا لأقربهن إليه

فمن أين صدرت تلك الوصايا التى كان للشرع منصرف عنها ، وأى منصرف ؟ وكان الاختيار فيها أن تترك وتنسى ولو آل بها الأمر إلى آراء الولاة فى الأسرة وفى الحكومة ؟

مصدرها الهداية الالهية قبل أن يهتدى إليها الذين فرضت عليهم ، فتقبلوها وهم يعلمون أو لا يعلمون

### الفصل السادس

### الحجاب

من الأوهام الشائعة بين الغربيين أن حجاب النساء نظام وضعه الاسلام ، فلم يكن له وجود فى الجزيرة العربية ولا فى غيرها قبل الدعوة المحمدية ، وكادت كلمة المرأة المحجبة عندهم أن تكون مرادفة للمرأة المسلمة ، أو المرأة التركية التى حسبوها زمنا مثالا لنساء الاسلام ، لأنهم رأوها فى دار الخلسلافة

وهدا وهم من الأوهام الكثيرة التى تشاع عن الاسلام خاصة بين الأجانب عنه ، وتدل على السهولة التى يتقبلون بها الاشاعات عنه ، مع أن العلم ببطلانها لا يكلفهم طول البحث والمراجعة ، ولا يتطلب منهم شيئا أكثر من قراءة الكتب الدينية التى يتداولونها وأولها كتب العهد القديم وكتب الأناجيل ٠٠

فمن يقرأ هـذه الكتب يعـلم \_ بغير عناء كبير فى البحث \_ أن حجاب المرأة كان معروفا بين العبرانيين من عهـد ابراهيم عليـه السـلام ، وظـل معروفا بينهم فى أيام أنبيائهم جميعا إلى ما بعـد ظهور المسيحية ، وتكررت الاشـارة إلى البرقع فى غير كتاب من كتب العهـد القـديم وكتب العهـد المحـديد ...

ففى الاصحاح الرابع والعشرين من سفر التكوين عن « رفقة » انها رفعت عينيها فرأت اسحاق « فنزلت عن الجمل وقالت للعبد : من هدا الرجل الماشى فى الحقل للقائى ؟ فقال العبد : هو سيدى ا فأخذت البرقع وتغطت » ••

وفى الاصحاح الثامن والثلاثين من سفر التكوين أيضا أن تامار : « مضت وقعدت فى بيت أبيها • ولما طال الزمان • • خلعت عنها ثياب ترملها وتعطت ببرقع وتلفيّفت • • »

وف النشيد الخامس من أناشيد سليمان تقول المرأة : « أخبرنى يا من تحب نفسى أين ترعى عند الظهيرة ؟ ٥٠ ولماذا أكون كمقنعة عند قطعان أصحابك ؟ »

وفى الاصحاح الثالث من سفر اشسعيا أن الله سيعاقب بنات صهيون على تبرجهن والمباهاة برنين خلاخيلهن بأن : « ينزع عنهن زينة الخلاخيل والضفائر والأهلة والحلق والأساور والبراقع والعصائب »

ويقول بولس الرسول فى رسالة كورنثوس الأولى أن النقاب شرف للمرأة «فان كانت ترخى شعرها فهو مجد لهسا لأن الشعر بديل من البرقع مه » وكانت المرأة عندهم تضع البرقع على وجهها حين تلقى الغرباء وتخلعه حين تنزوى فى الدار بلباس المداد

فلا حاجة إلى التوسع فى قراءة التاريخ للعلم بأن نظام الحجاب سابق لظهور الاسلام • لأن الكتب الدينية التى يقرؤها غير المسلمين ، قد ذكرت عن البراقع والعصائب ما لم يذكره القرآن الكريم ، ولم يكن البرقع مما ذكره القرآن الكريم فيما أمر به من الحجاب

### \* \* \*

فإذا بحث القوم عن تاريخ الحجاب في غير الكتب الدينية فالكتب المخصصة لهدذا البحث مملوءة بأخبار الحجاب الذي كان يتخد لستر المرأة أو يتخد للوقاية من الحسد ، ويشترك فيه الرجال والنساء بعض الأحيان وأخبار البرقع جزء من الأخبار المستفيضة عن حجاب العزلة في المنازل ، وخارج المنازل ، في الطرقات والأسواق ، وقد كان اليونان ممن فرض هذه العزلة على نسائهم ، وكان الرومان على ترخصهم في هذا الأمر \_ يسنون القوانين التي تحرم على المرأة الظهور بالزينة في الطرقات قبل الميلاد بمائتي سنة ، ومنها قانون عرف باسم « قانون أوبيا Lex Oppia يحرم عليها المغالاة بالزينة حتى في البيوت

ولقد غلا المترفون من الأقدمين في حالى الحجاب والتسريح فحجبوا المرأة ضنا بها ، وسرحوها هوانا عليهم لأمرها ، وأوشك اعزازها أن يكون شرا عليها من هوانها و فاذا عزت عندهم فهي طير حبيس في قفص مصنوع

من معدن نفيس أو خسيس ، وإذا هانت عليهم سرحوها ليبتذلوها فى خدمة كفدمة الدابة المسخرة ، حريتها الموهدومة ضرورة من ضرورات التسدخير والاستعباد ! ••

جاء الاسلام والحجاب فى كل مكان وجد فيه تقليد سخيف وبقية من بقيايا العادات الموروثة ، لا يدرى أهو اثرة فردية أم وقاية اجتماعية ، بل لا يدرى أهو مانع للتبرج ، وحاجب للفتنة أم هو ضرب من ضروب الفتنة والمغواية ، فصنع الاسلام بالحجاب ما صنعه بكل تقليد زال معناه ، وتخلفت بقاياه بغير معنى ، فأصلح منه ما يفيد ويعقل ، ولم يجعله كما كان عنوانا لاتهام المرأة ، أو عنوانا لاستحواذ الرجل على ودائعه المخفية ، بل جعله أدبا خلقيا يستحب من الرجل ومن المرأة ، ولا يفرق فيه بين الواجب على كل منهما ، إلا لما بين الجنسين من وفاق فى الزينة واللباس والتصرف بتكاليف المعشمة وشواغلها

فالمؤمنون مطالبون بأن :

« يغنَّضتُوا من أبصارهم ويحفظنُوا فنروجهمُ ذلكِ أزكى لهمُ » والمؤمنات مطالبات بذلك : والمؤمنات مطالبات بذلك :

وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن فروجهن »

وقد نهى الرجال عن الزينة المخلة بالرجولة ، ونهى النساء عن مثلها :

« وقرْن في بُيُوتِكِن ولا تبرَّجن تبرج الجاهليَّة الأولى .. » (الأحزاب آية ٣٣) والمفهوم من هذا النهى لم يختلف عليه أحد من المخاطبين به ولا من المفسرين لآيات الكتاب و يقسول السكشاف وهسو من التفاسير المتقدمة : « فإن قلت : لم سسومح مطلقسا في الزينسة الظاهرة ؟ قلت : لأن سترها فيسه حسرج فإن المرأة لا تجسد بسدا من مزاولة الأشياء بيسدها ومن الحاجة إلى كشف وجهها و

مصوصا فى الشهادة والمحاكمة والنكاح وتضطر إلى الشى فى الطرقات وظهور قدميها ، وخاصة الفقيرات منهن ، وهذا معنى قدوله « إلا ما ظهر منها » يعنى إلا ما جرت العددة والجبلة على ظهدوره ، والأصل فيده الظهور ، وإنما سدومح فى الزينة الخفية أولئك المذكورون لما كانوا مختصين به من الحاجة المضطرة إلى مداخلتهم وهخالطتهم ، ولقلة توقع الفتنة من جهاتهم ، ولما فى الطباع من النفرة عن مماسة القرائب ، وتحتاج المدرأة إلى صحبتهم فى الأسفار للنزول والركوب وغير ذلك »

والمتأخرون من المفسرين على مثل ذلك الفهم للزينة التى يجوز إظهارها ، ومن أحد ثهم الأستاذ طنطاوى جوهرى صاحب تفسسير الجوهرى حيث يقول : « إلا ما ظهر منها عند مزاولة الأشياء كالثياب والخاتم والمحك والخضاب فى السكف وكالوجه والقدمين ، ففى ستر هذه الأشياء حرج عظيم ، فإن المرأة لا تجد بدا من مزاولة الأشياء بيديها ومن الحاجة إلى كشف وجهها ، لا سيما فى مثل تحمل الشهادة والمعالجة والمتاجرة وما أشبه ذلك وهذا كله إذا لم يخف الرجل فتنة ، فإن خافها غض بصره ، » .

والمفهوم من الحجاب على هذا واضح بغير تفسير ، فليس المراد به إخفاء المرأة وحبسها في البيوت ، لأن الأمر بغض الأبصار لا يسكون مسع إخفاء النساء وحبسها وراء جدران البيوت وتحريم الخروج عليهن لمزاولة الشئون التي تباح لهن ، ولم يكن الحجاب كما ورد في جميع الآيات مانعا في حياة النبي عليه السلام أن تخرج المرأة مع الرجال إلى ميادين القتال ، ولا أن تشهد المسلاة العامة في المساجد ، ولا أن تزاول التجارة ومرافق العيش المحللة للرجال والنساء على السواء ، ومهما يكن من عمل تزاوله المرأة في مصالحها اللازمة ، فلا عائق له من الحجاب الذي أوجبه القرآن الكريم ، ولا غضاضة عليها فيه ، لأنه يطلب من الرجل فيما يناسبه كما يطلب منها غيما يناسبه

ومن الحسن أن ندكر أن الأمر بالقرار في البيوت إنما خوطب به نساء النبي عليه السلام ، لمناسبة خاصة بهن لا تعرض لغيرهن من نساء

المسلمين ، ولهذا بدئت الآية بقدوله تعالى : « يا نساء النجبى لستن كأحد من النساء» ثم اقترن هذا الأمر بأمر آخر يعم الرجال الذين يفدون على النبى ، فيدخلون مسكنه بغير استئذان وفيه زوجاته رضوان الله عليهن ، غير قارات فى بيوتهن من المسكن الشريف ، فيدخل الزائرون ويخاطبون آله على غير إذن منهن ، ولذلك نهى الزائرون أن يدخلوه حتى يؤذن لهم :

« يأيها التذين آمنسوا لا تدخلوا بيسوت النبى إلا أن يرودن لكم الى طعسام غير ناظرين اناه ولكن إذا دعيتم فادخلوا فإذا طعمته فانتشتروا ، ولا مستأنسين لحديث و إن ذلكم كان يودى النبى فيستحيى منكم والله لا يستحيى من الحق وإذا سألتموهن متاعا فاسأله ومن من وراء حجاب وذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن ، وما كان لكم أن توذوا رسول الله وو الله الله من وراء حجاب والأحزاب آية ٥٣

وهـذا أدب من آداب الزيارة ينبغى أن يتأدب بـ الزوار كيفما كانت تقاليد الحجاب في غير البيـوت

فلا حجاب إذن فى الإسلام بمعنى الحبس والحجر والمهانة ، ولا عائسة فيه لعدرية المرأة حيث تجب الحرية وتقضى المسلحة ، وإنما هو الحجاب مانع الغراية والتبرج والفضول ، وحافظ الحرمات وآداب العفة والحياء وما من ديانة ولا شريعة يحمد منها أن تأذن بالتبرج ولا تنهى عنه ، أو يحمد منها أن تغضى عنه ولا تفرض له أدبا يهذبه ويكف أذاه ...

فمثل هـذا التبرج فى الجاهلية الأولى هـو الذى منعه الرومان بقانون ، وتغاضـوا عنـه يوم تغاضوا عن الفتن والملذات التى أطاحت بالدولة وأعقبت العالم سآمة من نزوات الجسد جاوزت حـدودها ، وأوشكت أن تنقلب من نقيض الإباحة لكل شىء إلى نقيض الحرمان من كل شىء

ومثل هذا التبرج هدو الدى توعده النبى إشدي بالدمار الذى بعصف بالزينة فلا يبقى لها باقية ، فقال : « • • من أجل أن بنات صهيون

يتشامض ويمشين ممدودات الأعناق غامزات بعيونهن ، خاطرات فى مشيهن ، يخشخشن أرجلهن \_ يصلع السيد هامة بنات صهيون ويرى الرب عورتهن ، وينزع السيد فى اليوم زينة الخلاخيل والضفائر والأهلة والحلق والأساور والبراقع والعصائب والسلاسل والمناطق وخناجر الشمامات والأحراز وخزائم الأنوف ٠٠ »

ومثل هذا التبرج هو الذى تمنعه جميع الشرائع على الورق حيث تسميه «التهتك» أو تسميه الاخلال بناموس الحياء، شم لا تفلح فى منعه لأنها تمنعه بعصا القانون ولا تمنعه بوازع الوجدان والإيمان

### الفصل السابع

# حقوق المرأة

بنيت حقوق المراة في القرآن الكريم على أعدل أساس يتقرر به إنصاف صاحب الحق ، وإنصاف سائر الناس معه ، وهو أساس المساواة بين المحقوق والواجبات ٠٠

فالمساواة ليست بعدل إذا قضت بمساواة الناس فى الحقوق على تفاوت واجباتهم وكفايتهم وأعمالهم ، وإنما هى الظلم كل الظلم للراجح والمرجوح و فإن المرجوح يضيره ويضير الناس معه أن يأخذ فوق حقه ، وأن ينال فوق ما يقدر عليه ، وكل من ينقص من حق الراجح يضيره لأنه يعلى من قدرته ، ويضير الناس معه ، لأنه يحرمهم ثمرة تلك القدرة ، ويقعدهم عن الاجتهاد فى طلب المزيد من الواجبات ، مع ما يشعرون به من بخس الحقوق ٥٠٠

والمشترعون المحدثون يصلحون عيب المساواة المطلقة بما يدعونه مساواة فى الفرصة ، وهو إصلاح مطلوب فى تقدير العدالة الاجتماعية ، عند معرفة الفرصة واحتمال الاختلاف فيها على حسب اختلاف الأفراد والأحوال وللحوال وليحتاط بمساواة الفرصة عبث عند اختلاف الجنسين ، واختلاف وظيفة كل منهما بحكم الفطرة ، ونتائجها فى العلاقات الاجتماعية واختلاف وظيفة كل منهما بحكم الفطرة ، ونتائجها فى العلاقات الاجتماعية ، فلا محل هنا لتعليق المساواة بالفرصة السانحة ، إذ كانت الفرصة هنا مقرونة بأوضاع الطبيعة التى لا تبديل فيها و فليست هنالك فرصة تنتظرها المرأة بعدل من وظائفها ، ومن نتائج هذه الوظيفة ، فى واجباتها الفطرية والاجتماعية وليست هنالك فرصة تسوى بين الرجل والمرأة ، حيث لا مساواة بينهما فى تركيب البنية ولا فى خصائص التركيب ،

وليس من العدل أو من المصلحة أن يتساوى الرجال والنساء في جميع الاعتبارات ، مع التفاوت بينهم في أهم المخصائص التي تناط بها الحقوق والواجبات ٠٠ وبسين الرجال والنساء ذلك التفاوت الشابت فى الأخسلاق الاجتماعية ، وفى الأخلاق الفطرية ، وفى مطالب الأسرة ، ولا سيما مطالب الأمومة وتدبير الحياة المنزلية ٠٠

فمن الشابت أن المرأة لم تستقل في حياة النوع كله بالقوامة على الأخلاق الاجتماعية ، ولم يكن لها العمل الأول قط في إنشاء قيم العرف والآداب العامة ، ولم يكن خلقها مستمدا من الغريزة ، فهو في الجانب الاجتماعي منه خاضع لقوامة الرجل وإشرافه فيما هو أقرب الأمور بها ، وألصقها بتكوينها ، وأبرزها بالنسبة إليها خلق الحياء ، وخلق الحنان ، وخلق النظافة التي تشمل الزينة بأنواعها ٠٠

#### \* \* \*

ومن الثابت كذلك أن الأخلاق الفطرية في المرأة عرضة للتناقض الذي لا مناص منه بين مطالب الأنوثة ومطالب الكائن الحي في البيئة الاجتماعية وللا مناص من التناقض بين شعور الأنثى التي تحس أكبر السعادة في الاستكانة إلى الرجل الذي تنضوي إليه لما تأنسه فيه من القوة والغلبة عوبين شعور الفرد الذي يبلغ تمامه بالاستقلال عن كل فرد يفتئت على حدوده الشخصية ولا مناص من التناقض بين فرح الأم ينتمام أنوثتها ساعة الولادة وبين فزع الكائن الحي من الخطر على حياته ويقرب منه التناقض بين اكتفاء وظيفة النسوع عند حصول الحمل وبين عبث الشهوة الجسدية لغيرضرورة نوعية ولن يذهب هذا التناقض المتغلغل في أعماق البنية بغير أثره المحتوم في استقلال الخلق وشعور الجد والصدق والصراحة

وإذا صرفنا النظر عن التفاوت المستكن فى الطباع ، وتخيلنا لعسير حجة معقولة أنه لا يمنع التسسوية بين الجنسين فى الكفايات والواجبات ، فالتفاوت بعسد ذلك مسألة من مسائل الوقت وتوزيع العمل بين كل منهما بما يقتضيه وقتله المملوك له لأداء عمله ، فليس لدى ( المسرأة وقت يتسع لما يتسع له وقت الرجل من المطالب العامة ، مع اشتغالها بمطالب الحمل والرضاع والحضانة وتدبير الحياة المنزلية ،

ونظام الأسرة يستازم تقرير الرئاسة عليها لواحد من الاثنين: الزوج أو الزوجة ، ولا يغنى عن هده الرئاسة ولا عن تكاليفها ، أن نسمى الزواج شركة بين شريكين متساويين ، وتوفيقا بين حصتين متعادلتين و فإن الشركة لا تستغنى عمتن يتخصص لولايتها ، ويسأل عن قيامها ، وينوب عنها في علاقتها بغيرها . وليس من المعقول أن تتصدى الزوجة لهذه الولاية في جميع الأوقات و إذ هي عاجزة عنها على الأقل في بعض الأوقات ، غير قادرة على استئنافها حين تشاء وو

### \* \* \*

هــذه الفــوارق بين الجنسين تدخل فى حساب الشريعــة لا محالة عنــد تقــرير الحقوق والواجبات بينهما ، وتأبى كل مساواة لا تقــوم على أســاس المساواة بين الحق والواجب ، وبين العمل والكفاية

وهده هى المساواة التى شرعها القدر آن السكريم بين الرجل والمرأة ، أو بين الزوج والزوجية ، أو بين الذكر والأنثى ، ولا صلاح لمجتمع يفوته العدل في هده المساواة ، ولا سيما المجتمع الذي يدين بتكافؤ الفرص ويجعل المساواة في الفرصة مناطأ للانصاف

للمرأة مثل ما للرجل وعليها مثل ما عليه ٠٠

« ولهـُن مثل الذي عليهـِن بالمعـْروف » • « البقرة ٢٢٨»

وكل منهما قوة عاملة في دنياه ، يطلب منه عمله ويحق له جزاؤه :

« أنتى لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى » • «آل عمران آية ١٩٥» ولكل منهما سعيه وكسبه:

« نارجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مماً اكتسبن »، النساء آية ٣٢، ولا يختلفون في نصيب مقدور بسغير التكاليف التي تفسرض على الرجل وهده ، فللذكر من الأبناء مثل حظ الأنثيين في الميراث :

« يتوصيكم الله ف أولادكم للذكر ميثل حظ الأنثيين »، النساء آية ١١، وكذلك نصيب الأخوة من رجال ونساء

ومسوغ هـذا التفاوت أن الأخ مسئول عن نفقة أخته ، وأن الابن يمـول من لا عائل لها من أهله ، وأن رب البيت عامـة هـو الزوج أو الأب أو الرشـيد من الأبناء والأخـوة ومن إليهم ، وتقـرير وجوب السعى على

الرجل أولى وأصلح من تقريره على المرأة التي يظلمها من يساويها به فى واجبات السعى على المعاش ، مع نهوضها بواجب الأمومة والحضانة وتدبير المعيشة المنزلية

### \* \* \*

ويتفاوت الرجل والمـرأة فى غـير الميراث فى بعض مسائل الحقوق التى تتصل بالسعى والمعـاش ، ومنهـا مسألة الشهادة على الديون والمواثيق :

« واستشهروا شهيدين من رجالكم ، فإن لهم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضو ن من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ٠٠ » «البقرة ٢٨٢»

والشهادة فى جميع الأحوال \_ كما نص عليها القرآن الكريم \_ عمل يعالج فيه الشاهد أن يتغلب على دخائل الحب والبغض ويتجنب الميل مع هواه:

« يأيها التذين آمنتُوا كُونوا قوامين بالقيسط شهداء لله ولو على أنفسيكُم أو الوالدين والأقربين أن يكن غنينًا أو فقسيرا فالله أولمَى بهما فلا نتبعوا الهوى أن تعدلتُوا وإن تلووا أو تعرضوا فإن الله كان بهما تعملتُون خبريرا ٠٠ »

ولا مده يأيها التخين آمنوا كونوا قوامين لله شهكاء بالقيسط ولا يجرمنككم شنآن قكوم على ألا تعدلوا ، اعدلوا هو أقرب للتقتوى ٥٠٠ يجرمنككم شنآن قكوم على ألا تعدلوا ، اعدلوا هو أقرب للتقتوى ٥٠٠ يجرمنككم شنآن قكوم على ألا تعدلوا ، اعدلوا هو أقرب للتقتوى ٥٠٠ يجرمنككم

والقضية في الشهادة هي قضية العدل وحماية الحق والمصلحة ، ولهما شروطها التي يلاحظ فيها البدأ وضمان الحيطة على أساسه السليم ، والبدأ هنا حكما ينبغي أن نتحراه الشريعة حو دفع الشبهة من جانب الهدوي وما يوسوس به للنمس في أحدوال المحبة والحراهة وعلاقات الأقدربين والعدرباء ، وليس بالقاضي العادل من يعرض له هذا المبدأ ، فيقضي بالمساواة بدين الجنسين في الاستجابة لندوازع الحس ، والانقياد لندوازع العاطفة ، والاسترسال مع معريات الشعور من رغبة ورهبة ، فالمبدأ الذي ينبغي للقاضي العادل أن يرعاه هنا حريصا على حقدوق الناس أن يعلم أن

النساء لا يملكن من عواطفهن ما يملكه الرجال ، وأنه يجلس للحكم ليحمى الحق ، ويدفع الظلم ، ويحتاط لذلك غاية ما فى وسعه من حيطة ، لأنه أمر لا يعنيه لشخصه ، ولا يحل له أن يجعله سبيلا إلى تحية من تحايا الكياسة ، أو مجاملة من مجاملات الأندية ، وقديما كانت هذه التحايا والمجاملات تجرى فى ناحية من المجتمع ، وتجرى معها فى سائر نواحيه ضروب من الظلم للمستضعفين والمستضعفات تقشعر لها الأبدان

### \* \* \*

وعلى هـذه السنة من تقرير المبادى، السليمة فى شئون العدالة والمصلحة تجرى شريعة القرآن السكريم، حيث تقتضى الحيطة لحماية البرى، وانصاف المظلوم، وأن يزداد عـدد الشهـود من الرجال فـلا يكتفى منهـم بالشاهد والشاهدين، إمعانا فى دفع الشك وتأويله \_ حيث وجـد \_ لمصلحة المتهـم، حتى تلزمه الإدانة بنجوة من الشكوك والشبهات

ولقد يوجد من النساء من تقدوم شهادة إحداهن بشهادة ألف رجل ، ولقد يوجد من الرجال ألوف لا تقبل منهم شهادة ، ولكن المسترع الذى يقدول لل لأجلل ذلك لله إن مزاج الرجل ومزاج المرأة سدواء فى الحس والعاطفة ، يتقبل من معالطة الواقع والضمير ما يبطل تشريعه وينحيه عن هدذا المقدام ٠٠٠

وليس من غرضنا في هذا الكلام على حقسوق المسرأة ، أن نفصل الأعمال التي تجوز لها في المجتمع ، فإنها فيما نرى لا تقبل الإحصاء ، ولا تتشابه في المجتمعات ، مع اختسلاف الزمن وتباين الأحسوال ، وإنما نجتزي في كلامنا هنا ببيان حسكمة الاختسلاف حيث وجدد اختلاف الحقسوق ، فأما الأعمال المباحة للمسرأة فهي الأعمال المباحة للرجسل بعسير تمييز ، وكسل ما تحاط به من حسدود ، أن تمضى على سسواء الفطرة ، فلا تخل بالقسوامة الضرورية للمجتمع وللأسرة ، إذ هي قسوامة لا بسد من تقسريرها لأحسد المجنسين وليس من الطبيعي ولا من المعقسول أن يتسساوى فيها الجنسان المثانية أمل من آمال الطوبيات التي وبعد : فإن حقسوق الإنسان المثانية أمل من آمال الطوبيات التي نترقبها في المستقبل ، ولا نتبينها على جليتها في مجتمع من مجتمعات الأمهم الماضرة ولا الأمهم الماضية ، كاثنها ما كان قسطها من الحضسارة

والمعرفة ، لأن المجتمع الأمشل صدورة متخيلة ، لم يزل رواد الإصلاح أنفسهم يتلمسون إليه السبل ولا يتفقون عليها ولا على العاية المنسودة التي تؤدى إليها .

بيد أننا نستطيع بغير تردد أن نفهم إن المجتمع الأمثل ليس هو المجتمع الذي تضطر فيه المرأة إلى الكدح لقوتها وقوت أطفالها

وليس هـو المجتمع الذي تعطل فيـه أمومتها ، وتنقطع لذاتها ،وتنصرف إلى مطالبها وأهوائها ٠٠

وليس هو المجتمع الذي ينشأ فيه النسل بعير أمومة ، وبغير أبوة ، وبغير أبوة ، وبغير أبوة ، وبغير أبوة ، وبغير أسرة ، كأنه محصول من محاصيل الزراعة التي تتولاها الدولة عن الجماعة البشرية ٠٠

وإذا اتخذنا حالة المرأة النافعة لنفسها ولنوعها مقياسا للمجتمع الأمثل ، فخير ما يكون عليه هـذا المجتمع \_ إذن \_ أن تـكون المرأة فيه مكفولة المؤنة فى أمومتها ، وأن تـكون لها كفاية الأم التى تؤهلها لتزويد الأمة بجيلها المقبل ، على أصلح ما يرجى من سلامة البدن وسلامة الفكر والطوية ...

وفى مثل هذا المجتمع تجرى العلاقة بين الجنسين على سينة توزيع العمل وتقسيم الحقوق بالقسطاس، كل جنس يتكفل بما هو أوفق له وأقدر عليه ويملك من الحقوق ما يحتاج إليه ، ويتخلى عن العمل الذى لا يناسبه ولا يلجأ إليه إلا على اضطرار ٠٠

ومركز المرأة حيث أقامها القرر آن الكريم ، كفيل لها بكل ما يعوزها لتحقيق رسالتها الفطرية في هذا المجتمع المثالي على الوجه الأمثل

ويحدث فى المجتمعات الحاضرة أن تحدول العدوارض المكثيرة دون النظام المجتمع على هده السنة القدويمة من توزيع الأعمال وتقسيم الحقوق ، لاختلل أوضاعه السياسية والاقتصادية والنفسية ، فيما يعم الرجال من جميع الطبقات ولا يخص المرأة وحدها بدين حياة الأسرة والحياة العامة ، فتضطر المرأة إلى الكدح لقوتها وقدوت صعارها ، وتعجز والحياة العامة ، فتضطر المرأة إلى الكدح لقوتها وقدوت صعارها ، وتعجز

عن تكاليف الأمومة ، وتدبير البيت ، والمساركة بحصتها من الحياة الزوجية ، وحده حالة خلل تتضافر الجهود لإصلاحها وتبديلها ، ولا يصبح أن تتضافر لإبقائها واستدامتها وإقامة الشرائع والقوانين لتثبيتها ، وعلى هذا النحو تضافرت الجهود من قبل على إصلاح الخلل الذي كان يدفع بالأطفال إلى العمسل لمعاونة الآباء والأمهسات في تحصيل أقسواتهم وضرورات معيشتهم ، فعولج هذا الخلل بتحريم تشغيلهم ، وعولج الخلل من قبيله بالحظر العاجل تارة وبالحظر المتراخى مع الزمن تارة أخرى ، ولم تكن علة من على هذا الخلل وأشباهه حجة على صلاحه وإقامته مقام الحق الذي يتصان ولا يتبدل ، و

وقد تمضى السنون ، بل تمضى القسرون ، قبل أن يسستقر المجتمع الإنسانى على الوجه الأمثل في حقوق المسرأة خاصة ، وفي حقوق أبنائه وبناته من الرجال والنساء على التعميم ، وقد تلجأ المرأة غدا كما تلجأ اليوم إلى كسب الرزق ودفع الحاجة ، والاعتصام بالعمل من الضنك والتبذل ، فإذا سيقت المسرأة إلى هذه المآزق ، قليس في أحكام الإسلام حائل بينها وبين عمل شريف تسزاوله المسرأة ، وليست كثرة العاملات في الغرب اليوم وقلتهن في الشرق لمانع من موانع الأحكام الإسلامية وإنما هو الفارق بين مجتمع ومجتمع ، وبين أطوار وأطوار ، ومثل هذا الفارق كان على أقواه وأشده بين مجتمعات الغرب اليوم ومجتمعاته بالأمس ، فندر عدد المشتغلات بالأعمال العامة بين الغربيات من قبل لأسباب اجتماعية واقتصادية ، ويندر عدد المسلمات المشتغلات بها اليوم لأسباب كتلك الأسباب ، وقد يطرأ عليها التبديل عجلا أو متمهلا على حسب الأحوال ٠٠

وفى وسمع المرآة المسلمة التى تحرم قوامة البيت أن تزاول من العمسل الشريف كل ما تزاوله المرآة فى أمم الحضارة ، فلها نصيبها مما اكتسبت ، ولها مثسل الذى عليها بالمعروف ، وذلك حقها الذى تملكه ، كلما سيقت إليه أو كلما اختارته لمسلمتها ، وذلك حقها فى القرآن الكريم

.

### الفصل الثامن

## السزواج

الزواج مسلة شرعية بين الرجل والمرأة ، تسن لحفظ النوع وما يتبعه من النظم الاجتماعية

وشريعة الاسلام فى نظام الزواج بهذه المشابة ، شريعة تامة تحيط بجميع حالاته ، وهى على أتمتها فى الجانب الذى يتناوله أشد النقد من قبل المخالفين للاسلام عامة ، أو المخالفين فيه لنظام الزواج على التخصيص ، ونريد به الجانب الذى ينص على إباحة تعدد الزوجات

فالاسلام لم ينشىء تعدد الزوجات ، ولم يوجبه ، ولم يستحسنه ، ولكنه أباحه فى حالات يشترط فيها العدل والكفاية ، ولا تحسب الشريعة الاجتماعية تامة وافية ببيان المباح والمحرم فى جميع الحالات ، إن لم تعرض لهذا الجانب من جانب الزواج ، ولم تعتبره احتمالا من الاحتمالات ، التى تحتاج إلى النص عليها بالاباحة أو بالتحريم

فليس البحث هنا عن تعدد الزوجات هل هو واجب أو غير واجب ، وهل هو من العلاقات المثالية أو من العلاقات التى تتخلف عن مقام المشل الأعلى فى الأخلاق و فإن الشرائع لا تفرض المثل الأعلى الذى يتحقق به الكمال ، ولكنها تفرض لأحوال الضرورة كما تفرض لأحوال الاختيار ، ويحسب فيها حساب ما يقبل على الرضى ، وما يقبل على الكره و ولا بد فيها من حكم للشريعة تقضيه عند الحاجة إليه و

فليس النص على إباحة تعدد الزوجات لأنه واجب على الرجل أو مستحسن مطلوب ، وإنما النص فيه لاحتمال ضرورته فى حالة من الحالات • ويكفى أن تدعو إليه الضرورة فى حالة بين ألف حالة ، لتقضى الشريعة بما يتبع فى هذه الحالة ولا تتركها غفلا من النص الصريح

ومن مخالفة الواقع أن يقال ان هذه الحالة لا تعرض للناس في وقت من الأوقات ، فان مثلا واحدا من أمثاة كثيرة قد يجعل السماح بتعدد الزوجات أفضل الحلول ، ويجعل كل حل سواه قسوة بالغة أو تعطيلا لأشرف الأغراض التي يشرع من أجلها الزواج

فقد يصدت أن تصاب الزوجة بمرض عضال ، يقعدها عن واجباتها الزوجية ، ويفقدها وظيفة الأمومة ، فاذا امتنع تعدد الزوجات في جميع الحالات فلا محيص للزوج الذي عقمت زوجت ، وعجزت عن تدبير بيتها ، من تطليق تلك الزوجة ، أو من الابقاء على زواج فقد معناه ، وبطل العرض الأكبر منه للأسرة وللنوع ، ولم يبق منه للرجل إلا تكاليف الخدمة البيتية التى تعوله وتعول زوجته بلا عقب ولا سكن يطمئن إليه ...

فالسماح بتعدد الزوجات في هده المسكلة البيتية حلى مقبول أسلم وأكرم من نبد المرأة المريضة ، ومن إكراه الرجل على العقم والمشقة و وليس من موانع التشريع في أمثال هذه المسكلات ، أن تكون فيه غضاضة على المرأة التي يبني الرجل بزوجة أخرى ، مع بقائها في عصمته و فإن الغضاضة لاحقة بها في الطلاق ، وليست الغضاضة التي تصيب الرجل المقسور على العقم واحتمال تكاليف الخدمة البيتية بالأمر الذي يسهو عنه التشريع ، بل هي أولى بنظر الشريعة التي تقدس الزواج وتحفظ قوامه ، إذ كان إهمالها إهمالا لحكمة الزواج ، وإلغاء لمقصد الشارع من إبرام الصلة بين الزوجين ، وتحريم الزني والفسوق

وقد يكون للرجل المتزوج قريبة لا يؤويها غيره ، ويكون لها نسل لا يرعاه الزوج الغريب عنها ، فمن الحذلقة المرذولة أن يقال إن الاحسان إليها بالصدقة أكرم لها من كفالتها في عصمته ، ورضاها في هذه الحالة أولى بالتقديم من رضى زوجته التي تعميها الاثرة عن كل شعور غير شعورها ، فكلتاهما امرأة ، وكلتاهما إنسان يحق له العطف والحماية من الكدر والشقاء ...

وليس بالنادر أن تمر بالأمم أزمات ، يزيد فيها عدد النساء على عدد الرجال ، كما يحدث فى أعقاب الحروب والثورات ، وقد يحدث فى أعقاب الأوبئة التى تنتقل عدواها فى المجامع العامة ، فلا تتعرض لها المرأة كما يتعرض الرجل ، وقد يحدث أن تكون زيادة عدد الاناث ظاهرة مطردة فى كثير من الأنواع كما يقول بعض المستغلين بعلم الاحياء ، فاذا حدث هذا

الاختسلال فى نسبة التساوى بين الجنسين ، فليس لهده المشكلة حسَّلُ أسلم وأكرم من السماح بتعدد الزوجات ، لأن المرأة التى لا تتزوج تعيش عيشة البطالة والفتنة ، أو تكدح فى طلب الرزق بعمل من الأعمال لا يتيسر لجميع النساء ، وتبتلى بالعقم فى الحالتين

وما من اعتراض على هـ ذا الحـل يبنيـه المعترض على المبـدأ الجـد في علاج أدواء المجتمع ، والاخلاص في تقدير مصائبه وآفاته ، فانهم يحسبون أن الحرص على كرامة المبدأ \_ الخيالي - كفيل لها بالصيانة ، وكفيك للمجتمع بحل مشكلة الزواج ، وما من أحد يعجز عن المغالاة بكرامة المرأة ، وما ينبغي لهـا في عالم الخيـال ، ولكن كرامة المرأة في الحق وفي الواقع لا تساوى شبيئًا عند من يرتضي لها العقم ، والابتدال ، والاغضاء عن خسلائل الزوج ، وسراريه ، ولا يأذن لها أن تؤثر الرضى بتعدد الزوجات على الرضى بكل هــذه المساوى، والمحظورات ، وهي صاحبة الحق في الاختيار بين الأمرين ، فانهما لا تساق كرها إلى الزواج ، إذا سمح الشارع بتعمد الزوجات ، ولكنها تساق كرها إلى العقم والغواية إذا هرمه عليها الشارع ، ولم يغلق دونها طريق الاسفاف والابتدال ، فمن تعلل بحق المرأة ، فليترك لهـا على الأقل أن تكون هي صاحبـة الاختيــار بين العــلاقة المشروعة على علاتها ، وبين العلاقة التي تحرم عليها في كل شريعة وكل دين • والواقع أن التشريع الذي يحرم تعدد الزوجات لا يحد من حرية الرجل بمقدار ما يحد من حرية المرأة ، لأن الرجل لا يعدد زوجاته بغير مشيئة المرأة ٠٠ فهدده المشيئة هي التي يقع عليها الحجر ، ويفرض عليها القصور ، أو تضرب عليها الوصاية من قبل الشارع ، فلا ترجع إليها الحرية فيما ترتضيه ٠

وقد مكتت الشرائع الاجتماعية ، قبل الاسلام ، عن كل حكم من أحكام الزواج غير الحكم المفهوم من إباحت على إطلاقه بغير عدد مصدود من الزوجات ، أية كانت نسبة العدد بين الجنسين ، وقدرة الزوج على مؤنة البيت ، وحالة المجتمع من توفير أسباب المعيشة البيتية ، فلم تفرض شريعة منها أى فارق بين زواج وزواج ، ولا بين حالة ممكتة وحالة متعذرة ،

أو بين حالة يحسن فيها الاكتفاء بالزوجة الواحدة ، وحالة يبطل فيها مقصد الزواج بهذا الاكتفاء وذلك هو النقص الذي تداركه الاسلام حين لمح الفوارق الكثيرة بين ظروف الزواج من وجهته الاجتماعية أو وجهته البيتية ، فعرف الحالة المسلى للعلاقة الشرعية بين الرجل والمرأة ، كما عرف الحالة القاسرة التي يضطر إليها الزوج ، وتضطر إليها الزوجة ، ويضطر إليها الزوجة ، ويضطر إليها المجتمع والشارع ، لأنها أصلح من تعطيل الزواج ، وأوفق من العزوبة والابتدال

فالشرائع المدنية عامة قبل الاسلام ، كانت تبيح تعدد الزوجات واقتناء السرارى بغير تحديد للعدد ، ولا التزام بشرط من الشروط ، غير ما يلتزمه الزوج من المؤنة والماوى

والشريعتان الدينيتان السابقتان للاسلام \_ وهما الاسرائيلية والمسيحية \_ مختلفتان في أحكام الزواج وفي النظر إلى معناه وغايته من الوجهة الروحية ...

فالشريعة الاسرائيلية أباحت تعدد الزوجات بمشيئة الزوج حسب رغبته واقتداره ، ويتُفهم من أخبار العهد القديم أن داود وسليمان عليهما السلام – وهما هكان نبيان – جمعا بين مئات من الزوجات الشرعيات والاماء ، ولم يلحق بهما اللوم إلا لما نسب إلى داود من الزواج بامرأة قائده و أوريا » بعد تعريضه للقتل في الحزب ، وما نسب إلى سليمان من مطاوعت لاحدى زوجاته في إقامة الشعائر المخالفة للدين

ففى الاصحاح النانى عشر من سفر صمويل النانى يقول النبى ناثان لداود : « أنا مسحتك ملكا على إسرائيل وأنقذتك من يد شاول وأعطيتك بيت سيدك ونساء سيدك ملكا أخذت امرأة « أوريا » لك امرأة ؟ » • •

وفى الاصحاح الحادى عشر من سسفر الملوك الاول أن الملك سسليمان : « لحب نساء غريبة كثيرة مع بنت فرعون : موآبيات وعمونيات وأورميات وصيدونيات وحيثيات ٥٠ فالتصق سليمان بهؤلاء بالمحبة ، وكانت له سبعمائة من النساء السيدات وثلثمائة من السرارى ٠ فأمالت نساؤه قلب ٠٠ » ويقسول نيسوفلد صاحب كتساب « قوانين الزواج عنسد العبرانيين

الأقدمين » (١): « إن التلمود والتوراة معا قد أباها تعدد الزوجات على إطلاقه ، وإن كان بعض الربانيين ينصحون بالقصد فى عدد الزوجات ، وإن قوانين البابليين وجيرانهم من الأمم التى اختلط بها بنو إسرائيل كانوا جميعا على مثل هذه الشريعة فى اتخاذ الزوجات والاماء »

ومما لاحظه معظم المؤرخين للنظم الاجتماعية بين العبرانيين وجيرانهم الشرقيين - كما لاحظه نيوفاد - أن إباحة تعدد الزوجات على إطلاقه ، مصحوبة باباحة التسرى على أنواعه ، وهي كثيرة كما يؤخـــذ من الأسماء التي كانت تطلق على النساء الملوكات في مصطلحات العهد القديم ، فكان للرجل أن يملك ما يشاء بين أمة وسرية وجارية وعبدة وسبية من النساء المملوكات بالسبى أو الشراء • وقد يؤخذ من أعمالهن المنسوبة إليهن في كتب العبرانيين انهن درجات مختلفات في المنزلة الاجتماعية والصفات الشرعية ، ولكن الواحدة منهن قد تذكر باسم جارية في موضع ، واسم أمة في موضع آخر ، ويعود مدا \_ على الأرجح \_ إلى حالة المالك الذي يستطيع أحيانا أن يخصص للخدمة المنزلية خادمة غير السرية ، ويحتاج أحياناً إلى استخدام السرية فى أعمال البيت كلها مما تقوم به الزوجة عادة حيث لا توجد الجارية أو السرية • وأيا كان عمل النساء المملوكات فهن - بطبيعة الحسال-لا يتساوين في المكانة الأدبية ولا في قيمة الثمن ، ولا في صفات الجمال والذكاء ، ومنهن من كانت تحل محل الزوجة العقيم برضى الزوجة ، لتلد للرجل ذرية تتبناها تلك الزوجة ، وتنتقل إليها حقوقها في الميراث ، وتظل الجارية أم البنين في مقام وسط بين مقام ربة البيت والأمة المملوكة انتى تباع وتشتري

وكل هـذه العلاقات بين الرجل ونساء بيت كانت تباح على إطلاقها ، ولا يشرع لها قيد غير قيد الوثيقة الشرعية ، سواء كانت وثيقة زواج أو وثيقة شراء ٠٠

Ancient Hebrew Marriage Laws : by E. Neufeld.

وبقيت حقوق الزوجات ، وأشباه الزوجات ، على هـــذه الحال في الشرائع القديمة قبل الاسلام إلى زمن غير بعيـــد

ثم جاءت المسيحية - وهى أكبر الديانات الكتابية بعد ديانات أنبياء بنى إسرائيل - فلم نتوسع فى التشريع الاجتماعى ، لأنها نشأت فى بيئة مكتظة بالشرائع ، تستولى عليها الأمتان اللتان أسرفتا إسراف الغلو المفرط فى سن القوانين ، والارتباط بحروف « النواميس » • م فذكرت هذه الديانة الجديدة شيئا عن الزواج فى ناحيت العبادية ، أو فى ناحيت التى تتصل بالعالم الآخر دون عالم الحياة الدنيا ، ولم يرد فى كتبها نص مريح بتحريم تعدد الزوجات ، وإنما ورد فى كلام بولس رسولها الكبير استصان الاكتفاء بزوجة واحدة ، لرجل الدين المنقطع عن مآرب دنياه ، ذهابا إلى الرضى بأهون الشرين ، وقياسا على أن ترك الزواج لمن استطاعه خير من الزواج

وبقى تعدد الزوجات مباحا في العالم المسيحي إلى القرن السادس عشر ، كما جاء فى تواريخ الزواج بين الأوربيين ، ويقول وسترمارك Westermarck فى تاريخه: « أن ديارمات Diarmat ملك أيرلندة كان له زوجتان وسريتان ، وتعددت زوجات الملوك الميوفنجيين غير مرة في القرون الوسطى ، وكان لشرلمان زوجتان وكثير من السراري ، كما يظهر من بعض قوانينم أن تعمدد الزوجات لم يكن مجهولا بين رجال الدين أنفسهم ، وبعد ذلك بزمن كان فيليب أوف هيس ، وفردريك وليسام الشساني البروسي ، يبرمان عقد الزواج مع اثنتين بموافقة القساوسة اللوثريين ، وأقر مارتن لوثر نفسه تصرف الأول منهما ، كما أقره ملانكتون Melankton وكان لوثر يتكلم في شتى المناسبات عن تعدد الزوجات بعير اعتراض ، فانه لم يحسرم بأمر من اللسمه ، ولم يكن ابراهيم - وهو مثل المسيحي الصادق - يحجم عنه إذ كان له زوجتان • نعم إن الله أذن بذلك الأناس من رجال العهد القديم في ظروف خاصة ، ولكن المسيحى الذى يريد أن يقتدى بهم ، يحق له أن يفعل ذلك متى تيقن أن ظروفه تشبه تلك الظروف • فان تعدد الزوجات على كل حال أفضل من الطمالاق • وفي سنة ١٦٥٠ الميلادية ـ بعد صلح وستفاليا ، وبعد أن تبين النقص في عـدد السكان من جراء حروب الشلائين \_ أصدر مجلس الفرنكيين بنورمبرج قرارا

يجيز للرجل أن يجمع بين زوجتين • بل ذهبت بعض الطوائف المسيحية إلى ايجاب تعدد الزوجات ، ففى سنة ١٥٣١ نادى اللامعمدانيون فى مونستر صراحة ، بأن المسيحى — حق المسيحى — ينبغى أن تكون له عدة زوجات ، ويعتبر المورمون كما هو معلوم أن تعدد الزوجات نظام الهى مقدس • • »

ومن المعلوم أن اقتناء السرارى كان مباحا على إطلاقه كتعدد الزوجات ، مع إباحة الرق جملة فى البلاد الغريبة ، لا يحده إلا ما كان يحد تعدد الزوجات ، من ظروف المعيشة البيتية ومن صعوبة جلب الرقيقات المقبولات للتسرى من بلاد أجنبية ، وربما نصح بعض الأئمة بالتسرى لاجتناب الطلاق فى حالة عقم الزوجة الشرعية ، ومن ذلك ما جاء فى الفصل الخامس عشر من كتاب الزواج الأمثل للقديس أوغسطين ، فانه يفضل التجاء الزوج إلى التسرى بدلا من تطليق زوجته العقيم

وتشير موسوعة العقليين Rationalist Encyclopedia إلى ذلك ، ثم تعود إلى كلامها عن تعدد الزوجات فتقول إن الفقيد الكبير جروتيوس دافع عن الآباء الأقدمين ، فيما أخذه بعض الناقدين المتأخرين عليهم من التزوج بأكثر من واحدة لأنهم كانوا يتحرون الواجب ولا يطلبون المتعة من الجمع بين الزوجات

ويرى وسترمارك أن مسألة تعدد الزواج لم يفرغ منها بعد تحريمه في القوانين الغربية ، وقد يتجدد النظر في هذه المسألة كرة بعد أخرى ، كلما تحرجت أحوال المجتمع الحديث ، فيما يتعلق بمشكلات الأسرة ، فتساط في كتابه المنتجدم ذكره : « هل يكون الاكتفاء بالزوجة الواحدة ختام النظم ونظام المستقبل الوحيد في الأزمنة المقبلة ؟ » ثم أجاب قائلا : « إنه سوال أجيب على آراء مختلفة ٠٠ إذ يرى سبنسر أن نظام الزوجة الواحدة هو ختام الأنظمة الزوجية ، وإن كل تغيير في هذه الأنظمة لا بدد أن يتأدى إلى هذه النظمة الزوجية ، وعلى نقيض ذلك يرى الدكتور ليبون Lebon أن يتأدى إلى هذه النهاية ، وعلى نقيض ذلك يرى الدكتور ليبون Ehrenfel إلى حدد القول بأن التعدد ضرورى للمحافظة على بقاء « السلالة الآرية »

ثم يعقب وسترمارك بترجيح الاتجاه إلى توحيد الزوجة إذا سارت الأمور على النحو الذي أدى إلى تقريره

كذلك كانت أنظمة الزواج فى العالم قبل الاسلام ، وكانت بها \_ كما يرى \_ حاجة شديدة إلى الاصلاح والتقويم ، وينحصر كلاهما فى شريعة واجبة ، تحد من الاباحة المطلقة ، وتهدى إلى الزواج السوى ، ولا تهمل مع هذه الهداية أن تقدر الضرورة التى تلجىء الزوج والزوجة ، وقد تلجىء المجتمع كله ، إلى حالة ليست بالسوية ولا بالمأثورة مع المسيئة والاختيار ، ولكنها تقع فى الحياة على كثرة أو على قلة ، فلا يجوز أن تهملها الشريعة التى تقدر مصالح الناس فى حياتهم الدنيا ، وتحسب حسابها لحياتهم الدنيوية كما تحسبه لحياتهم الروحية

وهـذا الاصلاح المنتظر هو الاصلاح الذي جاء به الاسـلام على أوفاه من جانب التشريع ٠٠

### \* \* \*

جاء الاسلام غلم ينشىء تعدد الزوجات ، ولم يوجبه ، ولم يستصنه ، ولكند أباحه وغضل عليه الاكتفاء بالزوجة الواحدة ، وغضله على تعطيل الزواج فى مقصده الطبيعى والشرعى ، بقبول العقم ، والتعرض للغواية ، وغرض العزوبة — وهى تجمع بين العقم والعزوبة معا — على كثير من النساء عند اختلل النسبة العددية بين الجنسين

ورزيد على ذلك أنه حفظ للمرأة حريتها التى يتشدق بها نقاد الشريعة الاسلامية فى أمر الزواج ، لأن إباحة تعدد الزوجات لا يحرم المرأة حريتها ، ولا يكرهها على قبول من لا ترتضيه زوجا لها ، ولكن تحريم التعدد يكرهها على حالة واحدة ، لا تملك غيرها ، حين تلجئها الضرورة إلى الاختيار بين الزواج بصاحب زوجة ، وبين عزوبة لا يعولها فيها أحد ، وقد يعجزها أن تعول نفسها

واشترط القرآن الكريم العدل بين الزوجات في حدالة التعدد على أن لا يزيد عدد هن عن أربع:

« فانكموا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع ، فإن خفيتم
 الا تعدلوا فواحدة » سورة النساء آية ٣٠

ثم ذكر الرجال بصعوبة العدل عسى أن يتريثوا قبل الاقدام على الحرج:

« ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصتم » «النساء ١٢٥ ولا نحسب أن الأمر في تحديد عدد الزوجات بأربع يدءو إلى سوال من أحد يمارس حدود التنصيص في الشريعة و فإن التحديد يقتضي الوقوف عدد متعارف عليه و وما من سبب يقتضي أن يكون عدد الكتيبة في الجيش مائة و ولا يكون تسعة وتسعين ، أو مائة وواحدا ، إلا جاز لهذا السبب نفسه أن يكون العدد أكثر من ذلك ، أو أقدل من ذلك ، بغير فارق في التنفيذ ، وما من سبب يقتضي أن تكون درجة النجاح في الامتحان خمسين ، ولا يقتضي كذلك أن يجعلها ستين أو أربعين و وإنما يجب الوقوف عند حد معلوم ، ويقتضي ذلك الحدد أن يكون العدد أقرب إلى انغرض المطلوب

وعد حسبان الزيادة الراجحة فى عدد النساء بالنسبة للرجال ، لا يجدى أن يكون الحد اثنتين وحسب ، إذ أن الرجال لا يتساوون فى القدرة على اعباء الزواج كيفما كان عدد الزوجات ، فمنهم من يعييه أن يعول زوجة واحدة ، ومنهم من لا يتعييه أن يعول الكثيرات ، وليست أقسام الرجال على حسب هذه القدرة معلومة لولاة الأمر المشرفين على صيانة الحدود ، فسلا مناص من حسبان من يستطيع تكاليف الزوجات الثلاث والأربع إلى جانب الذى يتعييه تكاليف الزوجة والزوجتين ، وهذه موازنة ينتهى عندها الحد المعقول ، متى كان من الواجب أن تنتهى إلى حدد معقول

وحسب الشريعة أن تقيم الصدود وتوضح الخطة المثلى بين الاختيار والاضطرار ، وأما ما عدا ذلك من التصرف بين الناس ، فشأنه شان جميع المباحات التى يحسن الناس وضعها فى مواضعها ، أو يسيئون العمل والفهم فيها على حسب أحوال الأمم والمجتمعات من الارتقاء والهبوط ، ومن المعرفة والجهل ، ومن الصلاح والفساد ، ومن الرخاء والشدة ، ومن وسائل المعيشة على التعميم

فالمباحات الاجتماعية والفردية كثيرة تأذن بها الشريعة ، ولكنها لا تأخذ بايدى النساس ليحسنوا تناولها والتصرف فيها ، فليس أكثر من الطعام المباح ، وليس أكثر من أضرار الطعام بمن يستبيحونه على غير وجهاء ،

وبالزيادة أو النقص فى مقداره ، وبالخلط بين ما يصلح منه للسليم وما يصلح للمريض ، وما يطيب منه فى موعد ولا يطيب فى موعد سواه ، وإنه لمن الشطط على الشرائع – وعلى الناس – أن ننتظر من الشارع حكما قاطما فى كل حالة من هده المالات ، لأن الضرر من فرضها على من يتولاها بغير بصيرة أوخم وأعظم من تركها للتجربة والاختبار ٠٠

إن المنوع من تعدد الزوجات لا حيلة فيه للمجتمع إلا بنقض بناء الزواج ، وإهدار حرماته ، جهرة أو في الخفاء ٠

أما المباح من تعدد الزوجات فالمجتمعات موفورة الحيسلة فى إصلاح عيوبه على حسب أحوالها الكثيرة من أدبية ومادية ، ومن اعتدال أو اختلال فى تكوين أسرها وعائلاتها وسائر طبقاتها

فالتربية المهذبة كفيلة بالعلاقة الصالحة بين الزوج والزوجة ، فلا يحمد الزوج نفسه علاقة بينه وبين امرأته لا تقوم على العطف المتبادل ، والمودة الصريحة ، والمعاونة الثابتة في تدبير الأسرة ، ولا يتهيأ له جو البيت على المثال الذي يرتضيه مع زوجتين تدعوه إلى الجمع بينهما داعية من دواعي الاثرة والانقياد للنزوات

وقد ينشأ المانع لتعدد الزوجات فى حالتى العنى والفقر على السواء فالعنى يستطيع أن ينفق على بيوت كثيرة ، ولكنه لا يستطيع أن يجد غنيا مثله يعطيه بنته ، ليجمع بينها وبين ضرة تنازعها ، ولو اعتزلها فى معيشة أخرى ، وقد يشق عليه أن ينفق على الزوجات الغنيات بما تتطلبه هذه النفقة من السعة والاسراف ، وإذا وجد النساء الفقيرات فلعلها حالة لا تصعب إذ ذاك من أحوال الاضطرار بالنسبة لن يقبلن عليها من الزوجات

والفقير قد يحتاج إلى كثرة النساء والأبناء لمعاونت على العمل و لا سيما العمل الزراعى - ولكنه يهاب العالة ويحجم عما يجده من تحصيل النفقة والماوى ٠٠

والمجتمع يحق له أن يشترط الكفاية في الزوج لتربية أبنائه ، ويتوخى لذلك دستورا يحافظ على حرية الرجال والنساء ، ولا يخل بحقوقهم في التراضي

على الزواج متى اتفقت رغبتهم عليه ، وليس من العسير تسويغ ذلك الدستور من جانب المجتمع ، لأن الأزواج المقصرين يجنون عليه ، ويحملونه تبعسات كل كفالة للابناء ، يعجز عنها الآباء والأمهات

ومن حسنات السماح بتعدد الزوجات عند الضرورة ، أن يكون ذريعة من ذرائع المجتمع لدفع غوائل العيلة والفاقة عند اختلال النسبة العددية بين الجنسين ، فاذا كان هذا العارض من العوارض التي يخطر لرجل في علم « ليبون » انه يستلزم سن القوانين لتداركه ، فليس افتراضه في الشريعة باطلا يقضى عليه بالعبث في جميع الظروف ، ويحق للمجتمع أن يرجع إليه في تقدير تلك الظروف ، فلا تصطدم عقائد الدين ودواعي المصلحة بين جيل وجيل

إن قضية الزواج إحدى القضايا الانسانية الكبرى التى يتم اعتدالها بين الدين والدنيا و فلا غنى عن وازع الدين فى أمر يتعلق بالفضائل الجنسية ، ولا غنى عن شروط المجتمع فى أمر يتعلق بالمعائش والمعاملات ، وقد كان لأحكام القرآن شرعتها الحميدة \_ على ما تقدم \_ فى التوفيق بين مهمة المجتمع ومهمة الدين

وقبل الانتهاء من هـذا البحث نقول إننا قـد أوردنا فيه حقوق الشرع التى يدان بها الرجل والمرأة فى زواج الاختيار وزواج الاضطرار وبقى أن نختمه ببيان حق واحد للمرأة وجيز متفق عليه ، نأتى به بعد تلخيص تلك الحقوق لأنه يوازنها جميعا ويرجع بالأمر كله إلى حرية المرأة فى إبرام عقد الزواج ، فكل عقد من عقود الزواج باطل إذا أنكرته المرأة ، وشكت إلى ولى الأمر إكراهها عليه ، وفى الحديث الشريف : « إن الثيب أحق بنفسها من وليها ، والبكر تستأمر وإذنها سكوتها » وفيه أيضا : « لا تنكح الأيم حتى تستأمر ، ولا البكر حتى تستأذن »

وقد أبطل عليه السلام عقدا أبرم على كره من فتاة بأمر أبيها ، إيثارا لتزويجها من ابن أخيه على تزويجها من غريب عنها ، فاستدعى الرسول أباها فجعل الأمر إليها ، فقالت الفتاة : إننى أجزت ما صنع أبى ، ولكنى أردت أن أعلم النساء أن ليس للآباء من الأمر شىء » ونقض النبى غير هذا - كما نقض الخلفاء - عقودا كثيرة ، شكا غيها النساء إبرام عقد الزواج بغير مرضاتهن ، بل نقضوا عقدوا أبرمتها المرأة ، ونفرت منها بعد العشرة الزوجية كما سيأتى فى الكلام على الطلاق وإذا آل القول الأخير فى إبرام عقد الزواج إلى المرأة ، فالقوانين الاجتماعية تتحكم فى حريتها ومصالحها التى ترتضيها لعائلتها وأبنائها ، إذا ضربت عليها الوصاية كما تضرب على القاصر والقاصرة ، وهى تزعم أنها تصون كرامتها وتحفظ عليها حريتها

### القصل التاسع

# زواج النبى

كان النبى صلوات الله عليه خصوصية فى أمر تعدد الزوجات ، جازت له قبل سريان حكم التقييد بعدد لا يزيد على أربع لسائر المسلمين

وأمثال هـذه « الخصوصية » ليست بالشيء النادر عند تأسيس النظم الاجتماعية قبل تمام الانتقال من نظام إلى نظام لأنها استثناء توجب مصلحة النظام الجديد ولا يتأتى شموله بالتعميم فى جميع الأحكام

ومن شروطه ألا يتكرر بعد من يختص به للمرة الأولى ، وللمرة الأخيرة ، لأن تكراره يجعله نظاما قائما إلى جانب النظام الجديد

وقد كانت خصوصية النبى عليه السلام مفردة مقصورة عليه غير قابلة للتكرار ، لأنها ارتبطت بمصلحة الدعوة في إبانها ولم يكن للدعوة رسول سواه ولم يكن له غنى عن تلك الخصوصية في البلاد التي تأسست فيها الدعوة الأولى ، وهي بلاد الأنساب وروابط المساهرة والولاء بين الأسر والبيوت ٠٠

وقد تحتاج الحكمة في المتياز الرسول بتلك الخصوصية إلى شرح وإيضاح ٠٠

أما الحقيقة الواضحة التى لا حاجة بها إلى شرح ولا إيضاح فهى نزاهة تلك الخصوصية مما يعاب على الرجل أو على المرأة ، وخلوصها من شوائب الهوى النفسى ، ولو كان من السائغ المباح

لم تكن تلك الخصوصية لتمكين صاحبها من المتعة والاستغراق فى مساعم الحياة الجنسية • • فإن البيت الذى يشكو نساؤه قلة المؤنة والزينة ، لا بقال عنه إنه بيت رجل تملكه أهواء نفسه وتعلبه على رشده • والرجل الذى يملك الجزيرة العربية ولا يمد يده لاغتراف الثروة التى تكفى زوجاته ، وتملى لهن فى الترف والزينة ، لن يكون رجلا معلوب الحس منساقا مع غواية المتعة ووساوس الشهوات ، وليس بالرجل المخلوق لطلب اللذة من

ينهض بما نهض به نبى الإسلام من عظائم الأملور فى ملدى سنوات معدودات ٠٠

أما النساء اللائى اجتمعن فى بيت النبى غلم تكن عليهن مهانة يشعرن بها ، أو يشعر بها أحد من أترابهن ، أو من عامة المسلمين ، أغنيائهم وفقرائهم على السواء ، بل كان دخول المرأة فى عداد أمهات المؤمنين شرفا لا يعلوه شرف ، ولا تطمع امرأة من أعرق البيوتات فى كرامة حاضره باقية أرفع من هذه الكرامة ، التى تناظر بها سيدات العرب والعجم من أعدم العصور إلى آخر الزمان

وقد تقدم أن سليمان الحكيم جمع بين الف امرأة من الحرائر والإماء ، كما جاء فى كتب العهد القديم ، ولعلهن اجتمعن فى ذلك الحرم مأسورات مملوكات ، ولعلهن رضين به رضى عن الترف والجاه ، فى قصر يعلو على القصور ، أما نساء محمد عليه السلام فما أرضاهن عن المقام فى بيته على الشظف والكفاف مال ولا جاه من جاه الأبهة والسلطان ، وإنما هو جاه الروح ترتفع إليه المرأة بهدى الرسالة ، ولا يرفعها إليه هدى سوى هداها وإذا تنزهت الخصوصية التى انفرد بها محمد عليه السلام عن مهانة تشين الرجل أو المرأة فقد ظهرت الحكمة فيها أيما ظهور ، وامتنع كل وجه من وجوه تعليلها وتفسيرها ، إلا أن تكون فى سبيل الدعوة ، لا فى سبيل محمد ولا آل محمد ، وإلا أن تكون تعليما بارزا لحكمة التشريع فى تعدد محمد ولا آل محمد ، وإلا أن تكون تعليما بارزا لحكمة التشريع فى تعدد وآلمهانة ، وهى تدعيم النظام الاجتماعى بالماهرة ، وصيانة المرأة من الفتنة وآلمهانة ،

فقــد جمعت المصاهرة أبا بكر وعمــر وعثمان وعليــا في رسالة واحــدة هي رسالة الدين ٠٠

وقد كانت كل سيدة من أمهات المؤمنين تأوى إلى البيت الطاهر ، فإنما تأوى إليه اعتصاما من الارتداد والوقوع فى أيدى الحاقدين عليها من ذويها ، أو تأوى إليه لاكرامها عن منزلة دون منزلتها ، أو عن عرضها على من يضارع أهلها ممن لا يرغبون فيها ، وكان فيهن النصف ، والعاقر ، ومن لا مال لها،غير التأيم ، أو العرض المستكره على أشراف القوم من أندادها ولا يخلو ذلك العرض من غضاضة عليها ، لما يساورها من الظن بقبوله حياء من النبى وطاعة لأمره ، وليس لا يثار النبى البناء بالسيدة على عرضها للزواج بين أصحابه غير سبب واحد يعقله المنصف والمكابر ، لأنه لا يقبل الفهم المعقول على وجه آخر : وذلك هو جبر الخاطر ، والبر بالمرأة المؤمنة أن ينتهى بها إيمانها إلى الحطة والهوان ، ويكفى أن تسرد أسماؤهن وتذكر أحوالهن عند بناء النبى بهن ، لتنقطع الظنة فى أسباب كل زواج سهلته الخصوصية النبوية

« ••• ولم يحدث قط أن اختسار زوجة واحسدة لأنها مليحة أو وسيمة ولم يبن بعسذراء قط إلا العسذراء التي علم قومه جميعا انه اختارها لأنها بنت صديقه وصفيه وخليفته من بعسده: أبى بكر الصديق رضى اللسه عنه

« هذا الرجل الذي يفتري عليه الأئمة الكاذبون أنه الشهوان الغارق في لذات حسه \_ وقد كانت زوجته الأولى تقارب الخمسين وكان هو في عنفوان الشباب لا يجاوز الخامسة والعشرين وقد اختسارته زوجا لها ، لأنه الصادق الأمين فيما اشتهر به بين قومه من صفة وسيرة ، وفيما لقبه به عارفوه وعارفو الصدق والأمانة فيه ، وعاش معها إلى يوم وفاتها على أحسن حال من السيرة الطاهرة والسمعة النقية ، ثم وفى لها بعد موتها فلم يفكر في الزواج حتى عرضته عليه سيدة مسلمة رقت له في عزلته فخطبت له السيدة عائشة بإذنه ، ولم تكن هذه الفتاة العزيزة عليه تسمع منه كلمة لا ترضيها غير ثنائه على زوجته الراحلة ووفائه لذكراها »

« وما بنى \_ عليه السلام \_ بواحدة من أمهات المسلمين لما وصفت به عنده من جمال ونضارة ، وإنما كانت صلة الرحم والضن بهن على المهانة هي الباعث الأكبر في نفسه الشريفة على التفكير في الزواج بهن ومعظمهن كن أرامل مؤيمات فقدن الأزواج أو الأولياء ، وليس من يتقدم لخطبتهن من الأكفاء لهن إن لم يفكر فيهن رسول الله »

« فالسيدة سودة بنت زمعة مات ابن عمها المتزوج بها بعد عودتها من الهجرة إلى الحبشة ، ولا مأوى لها بعد موته إلا أن تعود إلى أهلها ، فيكرهوها على الردة أو تتزوج بغير كف الهالا يريدها »

« والسيدة هند بنت أمية - أم سلمة - مات زوجها عبد الله المخزومي ، وكان أيضا ابن عمها ، أصابه جرح فى غزوة أحد فقضى عليه ، وكانت كهلة مسنيّة فاعتذرت إلى الرسول عليه السلام بسنها ، لتعفيه من خطبتها ، فواساها قائلا : « سلى الله أن يؤجرك فى مصيبتك ، وأن يخلفك خيرا » فقالت : « ومن يكون خيرا لى من أبى سلمه ؟ » وكان الرسول عليه السلام يعلم أن أبا بكر وعمر قد خطباها فاعتذرت بمثل ما اعتذرت به إليه ، فطيب خاطرها ، وأعاد عليها الخطبة حتى قبلتها »

« والسيدة رملة بنت أبى سفيان تركت أباها وهاجرت مع زوجها إلى المبشة ، فتنصر زوجها وفارقها فى غربتها بعيد عائل يكفلها ، فأرسل النبى عليه السلام إلى النجأشي يطلبها من هذه العربة المهلكة ، وينقذها من أهلها إذا عادت إليهم راغمة من هجرتها فى سبيل دينها ، ولعل فى الزواج بها سببا يصل بينه وبين أبى سفيان بوشيجة النسب فتميل به من جفاء العداوة إلى مودة تخرجه من ظلمات الشرك إلى هداية الإسلام »

« والسيدة حورية بنت الحارث سيد قومه ، كانت بين السبايا فى غزوة بنى المصطلق ، فأكرمها النبى عليه السلام أن تذل ذلة السباء ، فتزوجها وأعتقها وحض المسلمين على إعتاق سباياهم ، فأسلموا جميعا وحسن إسلامهم ، وخيرها أبوها بين العسودة إليه والبقاء عند رسول الله فاختسارت البقاء فى حرم رسول الله »

«والسيدة حفصة بنت عمر بن الخطاب مات زوجها ، فعرضها أبوها على أبى بكر فسكت ، وعرضها على عثمان فسكت ، وبث عمر أسفه للنبى فلم يشأ أن يضن على صديقه ووليه بالمصاهرة التى شرف بها أبا بكر قبله ، وقال له : « يتزوج حفصة من هو خير لها من أبى بكر وعثمان »

و والسيدة صفية الإسرائيلية بنت سيد بنى قريظة خيرها النبى بين أن يردها إلى أهلها ، أو يعتقها ويتزوجها ، فاختارت البقاء عنده على العودة إلى ذويها ، ولولا الخلق الرفيع الذى جبلت عليه نفسه الشريفة ، لما علمنا أن السيدة صفية قصيرة يعيبها صواحبها بالقصر ، ولكنه سمع إحدى صواحبها تعييها بقصرها ، فقال لها ما معناه من روايات لا تخرج

عن هدا المعنى: إنك قد نطقت بكلمة لو القيت في البحر لكدرته ، وجبر خاطر الأسيرة الغريبة أن تسمع في بيته ما يكدرها ويعض منها »

« والسيدة زينب بنت جحش - ابنية عمت - زوجها من مولاه ومتبناه زيد بن حارثة ، فنفرت منه وعز على زيد أن يروضها على طاعته ، فأذن له النبى فى طلاقها و فتزوجها عليه السلام لأنه هو المسئول عن زواجها ، وما كان جمالها خفيا عليه قبل تزويجها بمولاه ، لأنها كانت بنت عمته ، يراها من طفولتها ولم تفاجئه بروعة لم يعهدها »

« والسيدة زينب بنت خزيمة مات زوجها عبد الله بن جحش قتيلا في غزوة أحد ، ولم يكن بين المسلمين القلائل في صحبته من تقدم لخطبتها ، فتكفل بها عليه السلام ، إذ لا كفيل لها من قومها »

« وهدذا هدو الحريم المشهور فى أباطيل المبشرين وأشباه المبشرين ، وهدذه هى بواعث النفس التى استعصى على المبطلين أن يفهموها على جليتها ، فلم يفهموا منها إلا أنها بواعث إنسان غارق فى لذات الحس ، شهوان » ٠٠٠

« ولقد أقام هؤلاء الزوجات في بيت لا يجدن فيه من الرغد ما يجده الزوجات في بيوت الكثيرين من الرجال ، مسلمين كانوا أو مشركين ، وعلى هذا الشرف الذي لا يدانيه عند المرأة المسلمة شرف المسكات أو الأميرات ، شقت عليهن شدة العيش في بيت لا يصبن فيه من الطعام والزينة فوق الكفاف ، والقناعة بأيسر اليسر ، فاتفقن على مفاتحته في الأمر ، واجتمعن يسألنه المزيد من النفقة ، وهي موفورة لديه لو شاء أنيزيد في حصته من الفيء ، فالا يعترضه أحد ولا يحاسبه عليه ، إلا أن الرجل المحكم في الأنفس والأموال عسيد الجزيرة العربية لهم يستطع أن يزيدهن على نصيبه ونصيبهن من الطعام والزينة ، فأمهلهن شهرا وخيرهن بعده أن يفارقنه ، ولهن منه حق المرأة المفارقة من المتاع والحسني ، أو يقبلن ما قبله لنفسه معهن من ذلك العيش الكفاف »

ولو ان هـذا الخبر من أخبار بيت النبى كان من حـوادث السـيرة المحمدية التى تخفى على غـير المطلعين المتوسسعين فى الاطلاع ، لقـد كان للمبطلين بعض العـذر فيما يفترونه على نبى الإسـلام من كـذب وبهتان ، إلا أنه خبر يعلمه كـل من اطلع على القـرآن ووقف على أسباب التنزيل ،

وليس بينها ما هـو أشهر فى كتب التفسير من أسبـاب نزول هـذه الآيات فى سـورة الأحزاب :

« يأيثُها النبَّبى قبل لأز واجبِك إن كنتنن تبردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمتعكن وأسرحكن سراحا جميلا و وإن كنتنن تبردن الله ورسوله والدار الآخرة ، فإن الله أعد للمصينات منكن أجرا عظيما »

اسورة الأحزاب ٢٨ ، ٢٩،

« وأقل المبشرين المحترفين ولعا بالتفتيش عن خفايا السيرة النبوية ، خليق أن يطلع على تغاصيل هذا الحادث بحذافيره ، لأنه ورد فى القرآن الكريم خاصا بالمسألة التى يتكالب المبشرون المحترفون على استقصاء أخبارها ، وإحصاء شواردها ، وهى مسألة الزواج وتعدد الزوجات ، وقد كان لهذا الحادث الفريد فى سيرة النبى صدى لم يبلغه حادث من الحوادث التى عنيت بها العشيرة الإسلامية حين كانت فى بيئتها المصدودة ، تحيط بإيمانها إحاطة الأسرة بأبيها »

«حدث عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال : «كنا تحدثنا ان غسان تنتعل النعال لغزونا ، فنزل صاحبى يوم نوبته ، فرجع عشاء ، فضرب بابى ضربا شديدا وقال : أثم هدو ؟ ففزعت فضرجت إليه ، وقال : حدث أمر عظيم ! •• قلت : ما هدو ؟ أجاءت غسان ؟ •• قال : لا ، بل أعظم منه وأطول •• طلق النبى صلى الله عليه وسلم نساءه •• »

« ولما تألب ربات البيت يشكون ويلحفن فى طلب المهزيد من النفقة ، لبث النبى فى داره مهموما بأمره ، وأقبسل أبو بسكر فوجهد النهاس جلوسا لا يؤذن لأحهد منهم ، فدخل الدار ولحق به عمر بن الخطاب ، فوجد النبى واجما وحوله نساؤه ، فأحب أبو بكر أن يسرى عنه بكلمة يقولها ، وكأنه خطن لسر هذا الوجوم من النبى بين نسائه المجتمعات حوله فقال : « يا رسول الله ! • • لو رأيت بنت خارجة • • سألتنى النفقة فقمت إليها فهوجأت عنقها • • ! فضحك النبى وقال : هن حولى كما ترى يسألننى النفقة • فقها أبو بكر إلى عائشة يجا عنقها ، وقام عمر إلى حفصة يجا النفقة • فقها مرابى حفصة يجا

عنقها ، ويقولان : تسألن رسول الله ما ليس عنده ؟ فقلن : والله لا نسأل رسول الله شيئا أبدا ليس عنده ٠٠ »

« وهجر النبى نساءه شهرا ، يمهلهن أن يخترن بعد الروية بين البقاء على ما تيسر له ولهن من الرزق ، وبين الانصراف بمتعة و وبدأ بالسيدة عائشة فقال : « إنى أريد أن أعرض عليك أمرا أحب ألا تتعجلى فيه حتى تستشيرى أبويك » فسألته : « وما هو يا رسول الله ؟ » فعرض عليها الخيرة مع سائر نسائه فى أمرهن و فقالت : « أفيك يا رسول الله أستشير قومى ؟ بل أختار الله ورسوله والدار الآخرة » و وأجاب أمهات المسلمين بما أجابت به السيدة عائشة ، وانتهت هذه الأزمة المكربة بسلام ، وما استطاع صاحب الدار ـ وهو يومئذ أقدر رجل فى العالم المعمور ـ أن يحل أزمة داره بعير إحدى اثنتين : أن يجمع النية على فراق نسائه ، أو يقنعن معه ما لديهن من رزق كفاف »

« أعن مثل هــذا الرجل يقــال إنه حلس شهوات وأسير لذات ؟ »

« أعن مثله يقسال إنه ابتغى من رسالته مأربا ببغيه الدعاة غير الهداية والإصلاح ؟ »

« فيم كان هـذا الشقاء بأهـوال الرسالة وأوجالها من ميعة الشباب إلى سن لا متعة فيها لمن صاحبة التوفيق والظفر أو لمن صاحبته الخيبة والهزيمة ؟ » ...

« أتراه يريدها مخاطرا بأمت وحياته ، مستخفا بالهجرة من وطنبه والعزلة بين أهله ، ليسوم نفسه بعد ذلك عيشة لا يقنع بها أقرب الناس منه وأعلاهم شرفا بالانتماء إليه ؟ »

«أمن أجل الحس ولذاته يتزوج الرجل بمن تزوج بهن ، وهمو سميد الجزيرة العمربية وأقسدر رجالها على اصطفاء النساء الحسان من الحرائر والإماء ؟ » • •

وهل يتزوج بهن الشهوان العارق فى لذات الحس ليقتدين به فى اجتراء الترف والزينة وخلوص الضمير للإيمان بالله وابتعاء الدار الآخرة ؟ >

« وما مأربه من كل ذلك إن كان له مأرب فى طويته غير مأربه فى العلانية ؟ وعلام يجاهد نفسه ذلك الجهاد فى بيته وبين قومه إن لم يكن له رسالة يؤمن بها ولم تكن هذه الرسالة أحب إليه من النعمة والأمان ؟ »

« إن المبشرين المحترفين لم يكشفوا من مسألة الزواج فى السيرة النبوية مقتلا يصيب محمدا ، أو يصيب دعوته من ورائه ، ونكتهم قدكشفوا منها حجة لا حجة مثلها فى الدلالة على صدق دعوته ، وإيمانه برسالته ، وإخلاصه لها فى سره ، كإخلاصه لها فى علانيته ، ولولا أنهم يعولون على جهل المستمعين لهم لاجتهدوا فى السكوت عن مسائلة الزواج خاصمة أشد من اجتهادهم فى التشهير بها واللغط فيها »

وقصارى القول فى الخصوصية النبوية أنها لم تكن « امتيازا » من امتيازا » من امتياز القوة المسيطرة لتسخير المرأة فى مرضاة خيلاء الرجل ، وحبه للمتعة الجسدية ، ولكنها كانت آية أخرى من معدن الأحكام القرآنية فيما تسفر عند من عطف على المرأة وحياطة لها من مواقع الجور والإذلال

## الفصل العاشر

# 

بنى الطلاق ، كما بنى الزواج ، فى المجتمعات الأولى على عادات الفطرة : الذكر يطلب الأنثى ولا تطلب ، والرجل يخطب المرأة ولا تخطب ، والرأى فى الترك لمن له الرأى فى الطلب والخطبة ، وعلى هذه العادة الفطرية درج نظام الطلاق مـع الزواج باختيار الرجل وحـده ، وجرى القانون على ما جرى به العرف بعد قيام القوانين بعد المرحلة البدائية من مراحل الاجتماع به العرف بعد قيام القوانين بعد المرحلة البدائية من مراحل الاجتماع

ولم يتدخل المجتمع فى مراسم الطلاق إلا بعد فترة طويلة ، ظهرت فى خلالها الحاجة إلى إثبات الطلاق فى سجل محفوظ ، لعلاقته باثبات البنوة والميراث ، وتقرير عقوبة الخيانة ، وإجازة العودة إلى الزواج للمرأة التى انفصلت عن قرينها ٠٠

وفي هدده المرحلة تقررت مراسم الطلاق في شريعة العبرانيين ، وكل ما اشترط فيها على الرجل أن يعطى امرأته المطلقة وثيقة بالتسريح ، ولها ان تتزوج بعيره بعد ذلك ، ولكنها لا تعبود إلى زوجها الأول إذا طلقت من زوجها الثانى أو توفى عنها ذلك الزوج : وفصل ذلك في الاصحاح الرابع والعشرين من سفر التثنية حيث يقبول : « إذا أخذ رجل امرأة وتزوج بها فإن لم تجد نعمة في عينيه ، لأنه وجد فيها عيب شنى وكتب لها كتاب طلاق ودفعة إلى يدها ، وأطلقها من بيته ، ومتى خرجت من بيته ذهبت وصارت لرجل آخر ، فإن أبغضها الرجل الأخير وكتب لها كتاب طلاق ء ودفعه إلى يدها وأطلقها من بيته ، أو إذا مات الرجل الأخير طلق الذي اتخذها زوجة بهد أن يتجست ، لأن ذلك رجس لدى الرب ٠ »

وورد ذكر الطلاق على أسلوب مجازى فى الاصحاح التسالث من كتساب الرميسا حيث ، ضول ، وهو يندد بإسرائيل : « إذا طلق رجل امرأته فانطلقت

من عنده وصارت أرجل آخر فهل يرجع إليها بعد ؟ ألا تتنجس تلك الأرض نجاسة ؟ »

وجرت مراسم الطلاق على حسب هده الشريعة إلى ما بعد ظهور المسيحية ، إذ روى إنجيل متى أن السيد المسيح سئل عن الطلاق فاستنكره لقسوته ، ودفعه بالزوجة إلى اقتراف الرذيلة : « وقيل من طلق امرأته فليعطها كتاب طلاق و وأما أنا فأقول لكم إن من طلق امرأته إلا لعلة الزنى يجعلها تزنى ، ومن يتزوج مطلقة فانه يزنى »

ويعود متى إلى حديث الطلاق فى الاصحاح التاسع عشر فقال : « وجاء إليه الفريسيون ليجربوه قائلين : هل يحلل الرجل أن يطلق امرأته للكل سبب ؟ فأجاب وقال لهم : « أما قرأتم إن الدى خلق من البدء خلقهما ذكرا وأنثى ؟ وقال : من أجل هذا يترك الرجل أباه وأمه ويلتصق بامرأته ويكون الاثنان جسدا واحدا ٠٠ »

وتعتمد طائفة كبيرة من أتباع الكنائس البروتستانتية على نص فى رسالة كورنثوس الأولى لإجازة التفرقة بين الزوجين إذا طال هجر الرجل لامرأته وقال فى الاصحاح السابع: « • • أقدول لغير المتزوجين وللارامل إنه حسن الهم إذا لبثوا كما أنا • ولكن إن لم يضبطوا أنفسهم فليتزوجوا لأن التزوج أصلح من التحرق • وأما المتزوجون فأوصيهم - لا أنا بل الرب - أن لا تفارق المرأة رجلها ، وإن فارقته فلتلبث غير متزوجة أو لتصالح رجلها ، لو لا يترك الرجل امرأته • وأما الباقون فأقول لهم - أنا لا الرب - إن كان أخ له امرأة غير مؤمنة وهي ترتضى أن تسكن معه فلا يتركها ، والمرأة التي لها رجل غير مؤمن وهو يرتضى أن يسكن معها فلا تتركه • لأن الرجل غير المؤمن مقدسون • ولكن إن فارق غير المؤمن فالمنازق • وأما الآن فهم مقدسون • ولكن إن فارق غير المؤمن فاليفارق • ليس الأخ والأخت مستعبدا في مثل هذه الأحوال • • )

ولقد تصول كثير من المسيحيين فى القارتين الأوربية والأمريكية إلى نظام قانونى يجيز ثلاثة أحدوال فى حكم الطلاق ، وهى إلغاء عقد الزواج ، والتفرقة بين الزوجين ، والفصل بينهما مسع بقاء الصغة الشرعية للزواج ،

ويجوز الرجل والمرأة أن يتفقا على الانفصال ، وتسوية المسائل المتعلقة بتربية الأبناء ، والنفقة عليهم ، وتمكين كل زوج من حرية التصرف في حياته ، مع إستقاط حق الزوج الآخر في محاسبته فيما عدا الخيانة الزوجية ، وتبرم المحكمة عادة أمثال هذا الاتفاق كما اختاره الطرفان ، وقد تبتدى المحكمة بتقرير الانفصال وشروطه ، إذا لم يتيسر الاتفاق عليه بينهما ، ويتعين في حالة الاتفاق إثبات القسوة البدنية ، أو العقلية ، أو استحكام الخلاف وصعوبة التوفيق فيه ، ولا يعتبر هذا الاتفاق حلا حاسما للخلاف ، ولحنه يترك القضية معلقة حتى يقيم أحد الطرفين من الأدلة الكافية ما يثبت الخيانة

ويستطيع كل من الزوجين أن يحصل على الحكم بالغاء عقد الزواج ، إذا ثبت أن التفاهم بينهما على القبول داخله شيء من الخداع أو التزوير ، أو ثبت أن أحد الزوجين كان في حالة من حالات القصور عند موافقته على عقد القران ٠٠

وبعض الولايات فى أمريكا الشمالية يكتفى بإثبات حصول الزنى مرة واحدة من الزوجة لإصدار حكم الطلاق ، ولا يكفى ذلك فى حالة وقدوع الزنى من الزوج • بل ينبغى إثبات معيشته غير الشرعية مع امرأة أخرى ، لتطليق امرأته منه ، ولا يلزم تقديم الشهود على وقدوع الزنى على مرأى من أولئك الشهود ، بل يكفى إثبات السلوك الذى يفضى إلى العلاقة الجنسية لتقرير وقدوع الجريمة ، ومن أمثلة هذا السلوك نزول الرجل والمرأة فى الفنادق كأنهما زوج وزوجة ، واجتماعهما فى عزلة مريبة كما يجتمع الزوجان الشرعيان

ومن أسباب الطلاق وقوع الغيبة المنقطعة من الزوج أو الزوجة ولا يبطل الطلاق إذا ثبت بعد ذلك إن الزوج الغائب لا يزال بقيد الحياة

ولا حاجة إلى الاثبات بالشهادة أو البينة مع اعتراف الزوج المتهم بتهمة الزنى الموجهة إليه ، وتسمى القضايا التى يلجأ فيها الزوجان إلى المصول على حكم الطلاق بالاعتراف ، قضايا التواطؤ أو التراضى المصلاق على طلب الطلاق بعلة وربما حدث التراضى على طلب الطلاق بعلة

غير علة الزنى فى الولايات التى تكتفى بوقوع القسوة البدنية أو العقلية لتطليق المرأة من زوجها ، فيعترف الرجل بتعذيب المرأة ويصدر الحكم بناء على هذا الاعتراف (١)

والمفهوم أن معظم الحكومات الأمريكية والأوربية حافظت على أصول هـكم الطلاق فى الـكتب الدينية ، ولم تقطع الصلة الأولى بينه وبسين القوانين المدنية ، وكل ما صنعته فى هـذا الحكم أنها توسعت فى تفسيره وقياس بعض الحالات على ما يشبهها من الحالات التى جاز فيها الطلاق بنصوص الـكتب الدينية ، بيد أن الحـكومات الأخرى التى قطعت صلة التشريع الحـديث بالتشريع الدينى ، قـد غـيرت أساس التشريع كلـه فى مسائل الطلاق والزواج ، وجعلته على التعاقد العام الذى يخضع لقضاء العقود فى جملته ، فلا يمتنع الغاؤه والعدول عنه لسبب من الأسباب التى يختارها المتعاقدان أو يختارها ولاة الأمور

#### \* \* \*

شريعة القدرآن الكريم فى مسألة الطلاق شريعة دين ودنيا وكلم ما اشتملت عليه من حرمة الدين ، تابع لما شرع له الزواج من المصلحة النوعية والمصلحة الاجتماعية ، فليس مما يبيحه الإسلام أن يتجرد الزواج من مصلحته النوعية الاجتماعية ، تغليبا للصبغة العبادية عليه على مشيئة الأزواج ٠٠

وفى هـذه الشريعـة القرآنيـة تتـوافر جميـع الرخص المفيـدة التى لجأت إليها أمم الحضارة ، لتيسير العـلاقة بين الزوجـين مـع المحافظة على الآداب الاجتماعية

ولـ كنها شريعـة إسلامية تنظـر إلى طبائع الرجال والنساء ، وتتجنب التشديد الذى لا يجـدى شيئـا فى المحافظة على قـداسة الزواج ، ولـكنه يلجىء الزوجين إلى الحيلة للتخلص منـه أمام القـانون ، وإن كانت أظهـر من أن تنفعهم فى التخلص منـه أمام الناس

Everyday Lau Made Simple

وتدفع هذه القسوة بما يستطاع من عمل الزوج والزوجة ، وعمل الأسرة والقسادرين في هذا الأمر على الهداية والإصلاح ، فإذا أحل بعد استنفاد الوسائل المستطاعة فما من حل آخر يغنى عند ، وما من تصريم له إلا وهو أشد قسوة وأقل نفعا من التحليل

فعلى الرجل « أولا » أن يراجع نفسه إذا أحس النفرة من زوجته ، عسى أن يكون فى الصبر على هـذه النفرة العارضة خير لا يعلمه :

« فإن كرهتموهن فعسى أن تسكرهوا شيئا ويجمل الله فيه خيرا كثيرا ٠٠ »

فإذا عجز عن معالبة هـذه النفرة العارضة ، فلا يتعجل بالطلاق البائن ، ولا يؤخذ فيها باللعو ااذى وليبدأ بطلقة راجعة ، يعتزمها بالنية البينة ، ولا يؤخذ فيها باللعو ااذى تجرى به الألسنة على غبير قصد من قائله :

« لا يؤاخدكم الله باللغو فى أيمانكم ولكن يؤاخذكم بما كسبت اللوبكم ، والله غفور حليم »

وفى وصف الله بالحلم فى هده الآية ، إشارة إلى الحلم الذى يطلب من الزوج أن يتحلى به فى هدذا المقام ، وهو يراجع نفسه قبل البت بالنية على الطلقة الراجعة ••

وقد كانت الزوجة التى يقسم زوجها أن يهجرها ، تنزوى فى بيته أو فى بيت أهلها ، وتظل على هذه الحالة معلقة لا تأوى إليه ، ولا تخرج من عصمته إلى غير أمد محدود . فأوجب القرآن الكريم على الزوج أن يثوب إليها فى أمد محدود ، وهو أربعة أشهر ، تهدأ فيها سورة الغضب ، ويعاود فيها الرجل طوية نفسه ، عسى أن يستجد لعشرته الأولى حنينا طغت عليه النفرة فى ساعة الغضب أو الفتنة ، وعسى أن تظهر الأمومة المستكنة ، فتربط بين الأب والأم برباط يعز عليهما أن يبتر وينفصم إلى غير رجعة ، فتربط بين الأب والأم برباط يعز عليهما أن يبتر وينفصم إلى غير رجعة ، استحضار الأنفة والخصام ، فإن طلت المهلة شهرا بعدد شهر ولم يتغير ما فى النفوس ، فالبت فى الطلاق إذن إنما يشرعه القرآن الكريم رحمة ما فى النفوس ، فالبت فى الطلاق إذن إنما يشرعه القرآن الكريم رحمة

بالمرأة المعلقة ، لكيلا يسومها الرجل أن يرتهنها بقيد الزواج ، ويطيل ارتهانها نكاية لها ، وإهمالا لأمرها ، واستبدادا منه بحاضرها ومصيرها

« للذن يؤلون من نسائهم تربص أربعة أشهر فإن فاءوا فإن الله غفور رحيم ، وإن عرموا الطلقات فإن الله سميع عليم ، والمطلقات يتربصن بأنفسهن تلاثة قروء ولا يصل لهن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن إن كن " يؤمن" بالله واليوم الآخر ، وبعولتهن أحق بردهن في ذلك إن أرادوا إصلاحا ٠٠٠ »

« الطلاق مرتان فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان ، ولا يحل لحكم أن تأخذوا مما آتيتموهن شيئا إلا أن يخافا ألا يقيما حدود الله ، فإن خفتم ألا يقيما حدود الله فلا جناح عليهما فيما افتدت به ، تلك حدود الله فلا تعتدوها » « سورة البقرة ٢٢٩»

وهـذه الآية تحفظ للمرأة حقها فى المال وفى الحرية ، فلا يحل للرجل أن يمسك عنها شيئا من صداقها ، ويحق لها هى أن تأبى العـودة إليـه إذا راجعها قبل الطلقة البائنة ، وعليها إذن أن تنزل عن الصداق المتأخر ، لأنها خليقة أن تعفيه من واجب الزوج وهى تعفى نفسها من واجبها

وينبغى قبل البت بالطلاق البائن أن تتقدمه الوساطة بالصلح ، والمشاورة بين الأهل والأقربين ، وتملك المرأة التي تخاف نشوز زوجها أن تضمن إمكان الوفاق وحسن المعاملة قبل أن تعود إلى معاشرة زوجها : « وإن امرأة خافت من بعلها نشوزا أو إعراضا فلا جناح عليهما أن يصلحا بينهما صلحا ، والصلح خير ، وأحضرت الأنفس الشح ، وإن تحسنوا وتتقوا فإن الله كان بما تعملون خبيرا ، ٠٠٠ « وإن خفتم شقاق بينهما فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها إن يريدا إصلاحا يوفق الله بينهما »

وقضية الخلع التى طلبت فيها المرأة تسريحها من رجلها لبغضها إياه ، مشهورة فى كتب الأحاديث والتفاسيد ، وخلاصتها : « أن جميلة بنت عبد الله بن أبى سلول كانت تبغض زوجها ثابت بن قيس ، فأتت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت : « لا أنا ولا ثابت لا يجمع رأسى ورأسه شىء ، والله ما أعتبه فى دين ولا خلق ، ولا كنى أكره المكفر

فى الإسلام وما أطيقه بغضا • إنى رفعت جانب الخباء ، فرأيته أقبل فى عدة من الرجال ، فإذا هدو أشدهم سوادا وأقصرهم قامة وأقبحهم وجها » فقال رسول الله لها « أتردين عليه حديقته ؟ » قالت : « أردها روأزيده عليها » • فقال صلى الله عليه وسلم : « أما الزائد فلا » • وقضى بالطلاق • •

والخلع حق للمرأة يكرمه الإسلام كما كره الطلاق ، ولكنه حق من حقوق الحرج لا يسكت عنه ، وفي الحديث الشريف : « أيما امرأة سألت زوجها طلاقا من غير بأس فحرام عليها رائحة الجنة »

المبارأة مثل الخلع ، حل من حلول الحرج ، ترتضى فيه المرأة أن تنزل عن صداقها ونفقتها ، ليعفيها الرجل من واجباتها الزوجية ، ويقع الطلاق مع الاتفاق على المبارأة كلما استحال التوفيق بين الزوجين ، لقسوة الرجل وعنفه في معاملة زوجته ، واتخاذه الزواج مضارة لا يستقيم العيش فيها على سنة المودة والسكينة والإمساك بالمعروف

ومن ثم نرى أنه ما من وسيلة تنجع فى اجتناب الفرقة بين الزوجين لم ينصح بها القرآن الكريم لكل منهما ، فيما يطلب من الرجل أو يطلب من المرأة ، وترجى منه الفائدة فى الواقع ، فإذا نفدت حيلة المراجعة وانتظار المهلة ، وبطلت مساعى الصلح بين الأهل والأقارب ، وأسفرت تجربة الطلقة الراجعة مرة بعد مرة عن قلة اكتراث للجفاء ، وإصرار على الفراق ، فليس فى الزواج إذن بقية تحمى من الطلاق ، ولعل الطلاق يومئذ أرهم بالمرأة من علاقة منعصة ، تربطها برجل يجفوها ويبضل عليها بقوتها ، ويتمنى لها الموت ليبتعد عنها ، إذ كانت عشرتها غلا فى عنقه لا يفصمه غير الموت ، ولا إيذاء فى هذا الطلاق للزوج ولا للزوجة ولا للمجتمع ، إذ لا بقاء إذن لشىء يصح أن يسمى بالزواج

ومتى تم الفراق الذى لا حيلة فيه ، تكلفت الشريعة للزوجة المطلقة بكل ما يلزم الرجل من حقوقها ومصالحها ، ومن حقوق أبنائها وأبنائه ، وتأبى الشريعة العادلة أن تعتمد على حنان الأب وحده لرعاية ابنائه ،

لأنها مسئولة عن حق الأم حياله ، حتى تستوفيه لها غاية ما يسع الشرائع من استيفاء ٠٠

« وللمطلقات متاع بالمعروف حقا على المتقين » «البقرة ٢٤١» « وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف » •• «البقرة ٢٣١»

« ومتعوهن على الموسع قــدره وعلى المقتر قدره متاعا بالمعروف ٠٠٠ » «البقرة ٢٣٦»

وعلى الزوج أن يوفى الزوجة المطلقة صداقها كاملا لا يستحل منه شيئا النفسه :

« وإن أردتم استبدال زوج مكان زوج وآتيتم إحداهن قنطارا فلا تأخذوا منه شيئا • أتأخذونه بهتانا وإثما مبينا » النساء ٢٠،

ولا يحق للرجل أن يخرج المرأة من بيتها قبل وفاء عدتها فيله :

« لا تخرجوهن من بيوتهن ولا يخرجن إلا أن يأتين بفاحشة مبينة »
« سورة الطلاق آية ١»

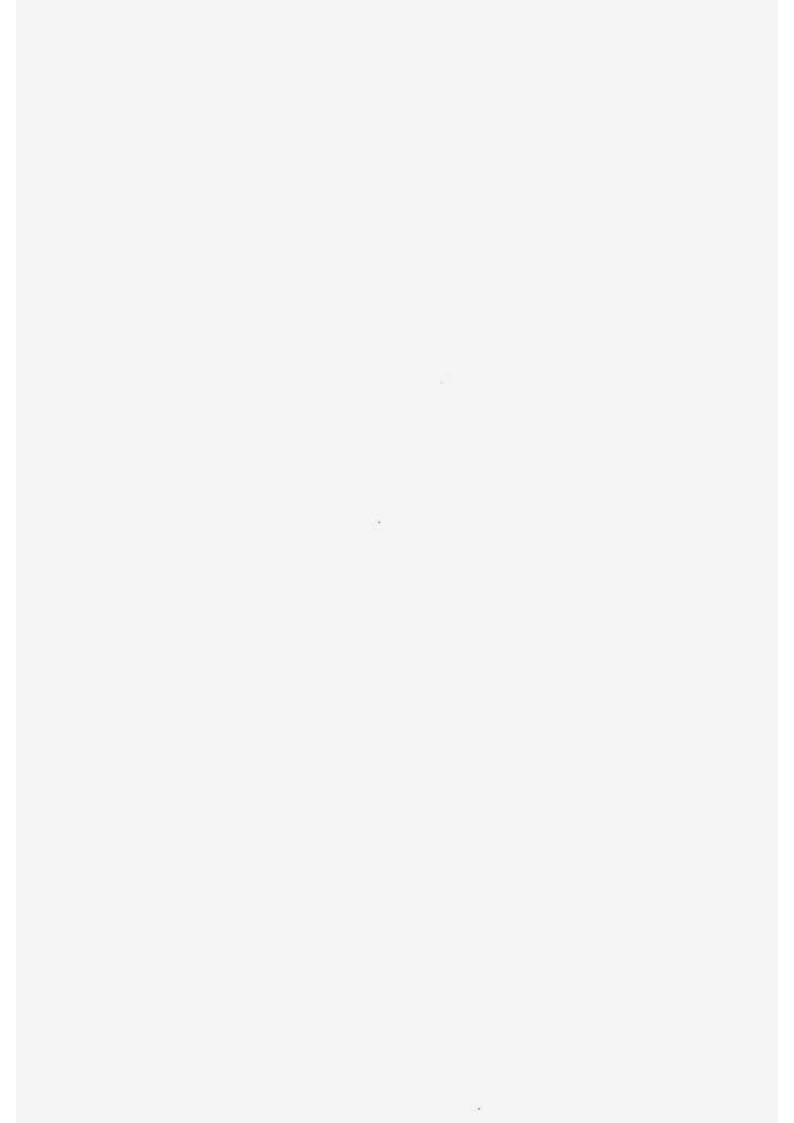
« اسكنوهن من حيث سكنتم من وجدكم ولا تضاروهن لتضيقوا عليهن و وإن كن أولات حمل فأنفقوا عليهن حستى يضعن حملهن و فإن أرضعن لكم فآتوهن أجورهن وائتمروا بينكم بمعروف وإن تعاسرتم فسترضع له أخرى الينفق ذو سعة من سعته ومن قدر عليه رزقه فلينفق مما آتاه الله لا يكف الله نفسا إلا ما آتاها وسيجعل الله بعد عسر يسرا » وسورة الطلاق ٢ ، ٧»

« والوالدت يرضعن أولادهن حـولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة ٠ وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعـروف ٠٠ » « سورة البقرة ٢٣٣»

ولم تخل آية عرضت للطلاق من توكيد الأمر بالمعروف ، والنهى عن الإساءة والإيذاء ، والحث على مغالبة الشح والتقتير ، وهي الحيطة التي لا مقترح وراءها على الشريعة وأحكامها ، وإنما يكون الاقتراح على

أخلاق الناس وعواطفهم وآدابهم ، ولست هي مما تتولاه الشريعة بقوة الأحكام ٠٠

ومن الحسن أن يفرض على الناس طلب الكمال • ولكنه الأمل المنظور غير الواقع ، وغير ما فى الامكان ، بين مختلف الأمم والعصور • وما من شريعة إلهية أو إنسانية تصد الناس عن المثل الأعلى من الكمال المقدور لبنى آدم وحواء ، ولكنهم والى أن يدركوا شاوهم من كمالهم لا ينبغى أن يجنى أحدهم على غيره بجريرة تقصيره ، بل جريرة التقصير الملازم لبنى الإنسان أجمعين



## الفصل الحادى عشر

# السسرارى والإمساء

شرع الإسلام العتق ولم يشرع الرق ••

فلم يكن للعتق أثر فى شرائع المضارات التى سبقت ظهـور الإسلام و الم الرق فقـد كان معـروفا معترفا به فى كل حضارة قديمة ، وكان حكماء الأمم يقـرونه ويرتبون نظام المجتمع على بقائه ، ومنهـم حكماء فى طبقة أفلاطون وأرسطو من فلاسفة اليـونان و وكان رؤساء الأديان يعتبرونه قضاء عادلا من اللـه ، ويأمرون العبد بطاعة السـيد ، والاخلاص له ، كما يطيع ربه ، ولو لم يـكن على دينـه ، وكان ساسـة الأمم يحمـون حـق السيد على عبـده ولا يعرفون للعبد حقـا تحميه الدولة ، حتى حـق الحياة ولا يخطرن على البال أن الرق نظام مهجـور فى العصـور الحديثة ، بطل وامتنع بعـد تحريم بيع الرقيق وشرائه منذ أواسط القرن التاسع عشر و فان الوقع أن الرق على أصـوله التى أنشأته فى عصـور الهمجية باق إلى القرن العشرين ، وسيبقى بعـدها ما بقيت الحروب ، وبقيت عادات الأسر ، وإجلاء سكان البلاد المغزوة من ديارهم ، إلى أمـد أو إلى غير أمد

فالأسير اليوم هو الرقيق الأول بعينه ، وبالصفة القانونية التى يخولها آسروه أثناء أسره : يسخره الآسرون فى أعمالهم ، ويجردونه من الحقوق المدنية بينهم ، ويعطونه من القوت ما يمسك الرمق أو يعينه على خدمتهم • ولا تفك عنه هذه القيود إلا إذا تبودل الأسرى بين المعسكرين المتقاتلين

فكل ما استحدث من نظام الرق بعد تحريم البيع والشراء ، فإنما هو أثر من آثار التطور فى قيام الدولة الحديثة ، وبعد أن كان العالم القديم يخضع لدولة واحدة ، أو تتصارع فيه دولتان متناظرتان ، متناحرتان ، لا تهدأ الحرب بينهما فترة تسمح بالتفاهم على تبادل الأسرى ، ولا تقع بينهما هدنة تتيح للأسير أن يرجع إلى قومه حتى تلحق بها حرب جديدة ، يحل فيها فريق من الأسرى محل فريق ٠٠٠

فالذى تغيير من نظام الأسر فى العصر الحديث إنما هـو عـدد الدول فى العسالم ، واضطرارها إلى التهادن والتعاقد بينها فترات أطول من الفترات الأولى بين الدول القليلة الغابرة ، وما كان نظام الرق ليتغير كثيرا أو قليلا ، لو بقيت الدولة الواحـدة غالبـة على العالم ، أو بقيت فيـه الدولتان على عـدا، لا هوادة فيـه

فلما ظهر الإسلام جاء بالعتق ولم يجىء بالرق ، وسبق التطور الدولى إلى تقرير فك الأسرى عنده ، وتقرير المن بتسريح الأسرى عنده ، وصنع خير ما يصنعه الشارع فى ذلك الزمن ، فإنه الصنيع الذى لم تلحقه حضارة القرن العشرين بما هو أكرم منه وأجدى

فمن الحسن في شريعة القرآن إطلاق الأسير أو قبول فدائه :

« فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى إذا أثخنتموهم فشدوا الوثاق فإما منا بعد وإما فداء حتى تضع الحرب أوزارها »

اسورة محمد كه

وإذا أراد الأسير أن يفتدى نفسه بأجره من عمل يعمله ، حسن بمالكه أن يقبل منه ذلك وأن يعينه بماله ، وما آتاه الله من كسبه :

« والذين يبتغون الــكتاب مما ملكــت أيمانكم فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيرا وآتوهم من مال اللــه الذي آتاكم ٠٠ »

سورة النور ٣٣،

« والذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون لما قالوا فتحرير رقبة من قبل أن يتماسا »

« لا يؤاخدكم الله باللغو فى أيمانكم ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان • فكفارته إطعام عشرة مساكين من أوسط ماتطعمون أهليكم أو كسوتهم أو تحرير رقبة »

ومن قتل خطأ وجب عليه مع الدية تحرير رقبة :

« ومن قتل مؤمنا خطأ فتحرير رقبة مؤمنة ودية" مسلمة" إلى أمله إلا أن يصدقوا ، فإن كان من قدوم عدو لكم وهدو مؤمن" فتحرير رقبة مؤمنة ، وإن كان من قدوم بينكم وبينهم ميثاق" فدية مسلكمة" إلى أهله وتحرير رقبة مؤمنة ، فمن لم جدد فصيام شهرين متتابعين توبة من الله ، «النساء ٩٢»

ويحسن تحرير الرقاب في غير ما ورد النص عليه حيثما وجب الشكر على النعمة ، والتوبة من الذنب ، وحسن الجزاء على الولاء

#### \* \* \*

واانساء المملوكات أقدم فى التاريخ من الرجال المملوكين و فقد أوشك الزواج فى كثير من القبائل البدائية أن يكون كله سبيا واغتصابا من نساء القبائل الأخرى ولم تدع الحاجة قديما إلى استرقاق الرجال والإجرار وجود الأعمال التى توكل إلى الأسرى ويترفع عنها المقاتلون الأحرار وولم المترقاق الأسرى ثقلا على مالك الرقيق ويتحاماه أو يتخلص منه بقتله وكانت المرأة تقتنى للمعاشرة أو لخدمة البيت والمسرعى وهى خدمة سبقت ما يستخدم فيه الرجال من الصناعات ومطالب المعاشرة و

وتعتبر قضية الإماء والسرارى جزءا من قضية الرق على عمومه ، لولا أن المرأة المستعبدة تنفرد بمشكلاتها التى سبقت مشكلات الرق فى المجتمعات البدائية ، لأن سبى النساء أقدم من تسخير الرجال فى العبودية ، ولأن مشكلات الإماء على اتصال وثيق بمشكلة المرأة فى بيتها وفى بيئتها الاجتماعية ، ولم تكن حقوق الزوجات الحرائر فى القدم تفضل كثيرا نصيب الإماء المستعبدات

ومن وجوه الخلاف بين رق المرأة ورق الرجل أن العتق بسر كبير بالإنسان الذى سلبت حريته ، وهانت على الناس كرامته ، ولسكن العتق لا يؤول بالجارية إلى حسرية تغبط عليها ، وهى بلا عائل ولا زوج ، وربما نقلها العتق من العبودية لسيد واحسد إلى العبودية لكل سيد تأوى إليه ،

ولم يكفل لها رزقا ولا عملا أكرم من أعمال العبيد المسخرين ، بغير حرية لها ولا اختيار .

وقد نظرت شريعة القرآن الكريم إلى الفارق بين الرجل والمرأة فى أمر العتق ، فعملت على نقل النساء المملوكات من رابطة العبودية إلى رابطة الزوجية ، وأمرت المسلمين بتزويجهن وألبر بهن :

« وأنكحوا الأيامي منكم والصالحين من عبادكم وإمائكم ، إن يكونوا فقدراء يغنهم الله من فضله »

« فإن خفتم آلا تعدلوا فواحدة أو ما ملكت أيمانكم »

سورة النساء ٣

وفضلت الزواج بالجارية الملوكة على الزواج بسليلة البيوت من المشركات ولو حسن مرآها في العين :

« ••• والأمة مؤمنة خــير من مشركة ولو أعجبتكم » • سورة البقرة ٢٢١»

وفرضت لهن حقوقهن كما فرضت الحقوق للأزواج : « قــد علمنا ما فرضنا عليهم فى أزواجهم وما ملكت أيمانهم »

«سورة الأحزاب ٥٠» وجعلت أصحاب المال ومن يملكونهم سواء فيما عندهم من رزق الله : « فما الذين فتصطوا برادى رزقهم على ما ملكت أيمانهم فهم فيمه

سـواء » ••

ا سورة النحل ٧١)

وحرص الإسلام على البر بهن فى عواطفهن وإحساسهن ، كما حرص على البر بهن فى أرزاقهن ومعيشتهن ، فكان عليه السلام ينهى المسلم أن يقول : « عبدى وأمتى » وإنما يقول : « فتاى وفتاتى » كما يتحدث عن أبنائه ، وكانت وصيته بالصلاة والرقيق من آخر وصاياه صلوات الله عليه قبل انتقاله إلى الرفيق الأعلى

ولم يحصل أولئك المستضعفون من النساء والرجال على تلك المعاملة طوعا لأوامر دين من الأديان قبل الاسسلام ، ولا تلبيسة لسعيهم أو خوفا من تمردهم وعصيانهم ، ولم يكن أهد من أقوامهم يناصرون أو يتقبل منهم شكايتهم ، بل لم يكن من الأرقاء أنفسهم من يعتقد له حقا فى شكواه ، ويحسب أن الرق مظلمة أصابته بغير حقه ، وقد أسلم بعض الأرقاء من العبيد والاماء فلم يزيدوا عددا فى صدر الدعوة الاسلامية على أصابع اليدين ، ولم يكن لهم صوت مسموع فى شريعة الجاهلية ، ولا فى شريعة الاسلام ، إذ كانت شريعة الاسلام مما يتعلمه المسلمون من النبى ، ولم تكن مما يعلمونه إياه ، فمهما يأت به من آية مطاعة من آيات البر بالنساء المستضعفات اللاتى لا سند لهن ولا عائل يرحمهن ، فانما هى آيته من الوحى السماوى تجرى على نسق واحد من آياته كافة ، فى تشريع الحقوق وتعليم الفرائض والواجبات ،

وارتفع الاسلام بأتباعه إلى منزلة من الانصاف للرقيق والرفق به ، لم تبلغها الانسانية بآدابها وقوانينها ودساتيرها وأنظمتها بعد أكثر من ألف سنة ، ولكن المسلمين مع هذا قصروا فى عهود شتى عن الشاو الرفيع الذى دعاهم دينهم إليه ، وأبيحت بينهم النخاسة التى حرمها الدين ، ونسيت بينهم الوصايا. التى ذكرهم بها الكتاب والسنة ، واستبيحت فيهم حقوق الأحرار والعبيد على السواء ، إلا أن الشريعة القرآنية المطهرة عملت بينهم عملها ، ولم تذهب آثارها سدى فى حملتها ، ومن آثارها ما يثبت بالاحصاء والمقارنة ، كما تؤخذ من المقابلة بين عدد الأرقاء وبين حالتهم فى بلاد الحضارة الاسلامية ، وبلاد الحضارة الأوربية والأمريكية : بغير حاجة إلى شرح طويل

فكل من بقى من الأرقاء فى البلاد الاسلامية بعد ثلاثة عشر قرنا لا يزيدون على مليونين منهم أزواج وزوجات دخلوا فى الأسر الحرة على سنة المساواة والمؤاخاة ومما له دلالت فى هذا الصدد أن ارتفاع المهانة عن الماليك فى العالم الاسلامى مكنهم غير مرة من إقامة الدول وارتقاء المناصب وولاية الوزارة والقيادة ومصاهرة البيوتات من أصحاب الملك والامارة ولو لم تفارقهم مسبة الرق التى لصقت بهم فى كل بيئة غير البيئة الاسلامية ولو لم تفارقهم مسبة الرق التى لصقت بهم فى كل بيئة غير البيئة الاسلامية منازل الموالى والعبيد ولا فارقوا قط منازل الموالى والعبيد والمنازل الموالى والعبيد وولاية المنازل الموالى والعبيد والعبيد والمنازل الموالى والعبيد والعبيد والمنازل الموالى والعبيد وولاية والعبيد والمنازل الموالى والعبيد وولاية المنازل الموالى والعبيد وولي الموالى والعبيد وولية المنازل الموالى والعبيد وولي المنازل الموالى والعبيد وولية المنازل الموالى والعبيد والمنازل الموالى والعبيد والمنازل الموالى والعبيد والمنازل المنازل المنازل الموالى والعبيد والمنازل المنازل المناز

وتنعقد المقابلة السريعة بين قسمة الرقيق فى ظل الشريعة الاسلامية وقسمته فى ظل الحضارة الغربية ، فتسفر عن الفارق البعيد بينهما بالأرقام والحقائق والأوضاع

فتجارة الرقيق خلال خمسين سنة جمعت فى القارتين الأمريكيتين أمة كبيرة ، تبلغ سلالتها اليوم سستة عشر مليونا فى الشامال والجنوب ، وأهدرت بينهم جميع الحقوق حتى حق الحياة إلى زمن قريب • فكان من المناظر المالوفة شنق الزنجى بغير سوال ولا محاكمة على قارعة الطريق ، وكان إنصافهم معرف القانون من خطوة متأخرة فى القرن العشرين لم تنفسح لهم فى الزمن الأخير إلا بعد المطالبة والمواثبة ، وبعد الاقتدار على الطلب مشمولا بالتهديد ، ومنه التهديد بالانمراب

### \* \* \*

ونحن نكتب هـذا الفصل وبين أيدينا المجلات الغربية نفسها ، تروى لنا قصة سيد في افريقية الجنوبية ، ذهب إلى المحكمة لأنه قتل زنجيا وعدبه بالنفخ المتواصل حتى انفجر جنباه ، فكان عقابه من المحكمة غرامة مائتين وعشرة دولارات مقسطة على ستة شهور ، ولاحظ القضاء \_ الانساني \_ في هـذه الرأفة أن السيد الأبيض يحتمى بحق العزلة بين الأجناس Apaartheid في هـذه الاشراف والوصاية Baskap فلم تر الصحيفة في رواية الخبر من حرج في كتابته بعنوان «حق التعذيب » (١)

هـذه شريعة وتلك شريعة ، بينهما من الزمن قرابة أربعة عشر قرنا ، ومن الجهود الانسانية ثورات وأهوال وضحايا لا يحيط بها الاحصاء

<sup>(</sup>١) صحيفة نيوزويك عدد ٤ مايو سنة ١٩٥٩ م ٠

## الفصل الثانى عشر

### المعـــاملة

عند الكلام على معاملة المرأة ، يتجه الذهن إلى أنواع متعددة من المعاملة لا تبنى على أساس واحد ، ولا تأتى من مصدر واحد ، ولا يلزم من تحقيقها فى بيئة أن يتحقق سائرها فى تلك البيئة ، ولا يستغرب فى مختلف البيئات أن يظهر نوع منها ، ويختفى النوع الآخر ، وأن يكون ظهور هذا بمقدار اختفاء ذاك ٠٠ لأن بعضها من صنع السلطة الدنيوية أو الدينية ، وبعضها من صنع الغرائز والعادات الفطرية ، وبعضها من صنع المراسم والشعائر التى تتبدل مع الأمم والطبقات ، وبعضها من الأخلاق والشمائل التى تعلو أو تنحدر على حساب العوارض المتجددة من أطوار التهذيب والثقافة ، وأطوار الجهالة والضعة ، فلا يستغرب أن نتعارض فى كثير من الأزمنة ،

ومن العسير أن نحصر هذه المعاملات كما تتفق أو تتناقض فى كل بيئة نشات فيها ، ولكنها تتيسر لنا بتقسيمها إلى أنواعها التى تشطها فى مجموعها ، وهى على التعميم والتغليب ثلاثة أنواع : معاملة القانون ، ومعاملة الأدب وما هو من قبيل الشمائل العرفية

فمعاملة القانون تخول المرأة حقوقها العامة وحقوقها الخاصة ، كما تنص عليها العقائد والدساتير ، واقدمها في دساتير الأمم العابرة حقوق الميراث ، وأحدثها حق الانتخاب النيابي في القرن العشرين

ومعاملة النسب تكسبها المرأة من صلة القرابة ، أيا كان حكم القانون في مركز المرأة وحقوقها ، فهى بهذه المشابة أم أو أخت أو بنت أو زوجة أو محرم تجب له الرعاية والحماية ، وقد تكون المرأة العزيزة عند ابنها ، أهون الخلائق عند عامة الناس ممن لا تربطهم بها آصرة القرابة ، ولا يحفلون بكرامة أهلها وحماتها . •

ومعاملة الأدب ، وما هو من قبيل الشمائل العرفية ، قد يرعاها الناس ،

حيث لا يرعاها القانون ، ولا يفرضها واجب النسب ، وقد يؤديها الانسان كما تؤدى المراسم الصورية ، لأنها مصوبة في حكم العادة من شاعائر الكياسة والوجاهة الاجتماعية ، ومما يماثلها في معاملة الرجال بعضهم لبعض أن يأمر الحاكم باعتقال أحد ، ويختم أمره بتوقيع الخادم المطيع ، ومن تقاليدها في عصر الفروسية أن ينحني الفارس للعقيلة الموقرة ، ثم يصدم شعورها ولا يحسب أنه أساء إليها ، وربما ساما هذا الأدب مع التهذيب فكان خلقا نبيا من أشرف الخلائق الانسانية ، وربما جرى مجرى الحلية الاجتماعية التي تروج فيها الزيوف ويقنع منها أصحاب التحيات والمجاملات بالعناوين والحروف مده

### \* \* \*

للقرآن الكريم شريعته المحكمة فى كل نوع من أنواع هذه المعاملات ، وله فى كل معاملة دستورها الجامع الذى تتبعه تفصيلاته كما تتبع الفروع الأصول ٠٠٠

معاملة الحقوق دستورها الجامع أن الرجل والمرأة سواء فى كل شيء ، وان النساء لهن ما للرجال ، وعليهن ما عليهم بالمعروف ، ثم يمتاز الرجال بدرجة هي درجة القوامة التي ثبتت لهم بتكوين الفطرة وتجارب التاريخ ، وليس في هذا الامتياز خروج على شرعة المساواة حين تقضى المساواة بين الحقوق والواجبات ، وكل زيادة في الحق ، تقابلها زيادة مثلها في الواجب ، فهي المساواة العادلة في اللباب

ومعاملة النسب دستورها فى القرآن الكريم إجلال الأمهات وصيانة البنات عن الجناية على حياتهن ، والكراهية لمولدهن وتربيتهن ، وإحالل الزوجات محل الأزواج فى السكن والماوى ، فلا يعزلن بمكان دون مكانهم ، ولا يسومهن الرجل أن يقمن حيث يأبى أن يقيم مع ذويه من الرجال ٠٠

ومعاملة الأدب تلخصها فى القرآن الكريم كلمتان : المعروف والحسنى ٥٠ غليس فى هـذا الكتاب المبين كلمـة تنص على معاملة للمرأة فى حالى الرضى والغضب ، وفى حالى الحب والجفاء ، وفى حالى الزواج والطلاق ، لم يصحبها التوكيد بعد التوكيد بوجوب المعروف والحسنى ، وإنكار الاساءة والايذاء

والأساس الذى تبنى عليه هذه المعاملات أهم فى الدلالة على روح التشريع من الأحكام والنصوص ٥٠ فهو أساس قوامه الاعتراف بالحق لأنه حق وتقديره ميزان الواجب لمصلحة المرأة ، ومصلحة الأمة ، ومصلحة النوع ، غير منظور فيه إلى قوة الطلب أو قوة الاكراه على قبوله ، وغير ملحوظ فيه أنه ترويج لدعوة من دعوات السياسة ، أو ضرورة من ضرورات « الادارة » الحكومية ، فى ظرف من ظروف الحرج والمداراة ٠٠

وشعور المعاملة القرآنية للمرأة هو دستور « المرأة الخالدة » في وظيفتها النوعية ، ووظيفتها التي يصلح عليها البيت والمجتمع ، ما استقام نظام البيت ونظام الاجتماع

ويتضح معنى الأسس التى تبنى عليها المعاملات والحقوق عند المقابلة بين الأسس القرآنية ، وأسس المعاملة التى تلقتها المرأة من الحضارة الأوربية ، منذ حكمتها المبادىء الفكرية : وهى الثقافة اليونانية فى العصور القديمة وآداب الفروسية فى العصور الوسطى ، ودساتير الديمقراطية فى القرن التاسع عشر وما بعده

فالثقافة اليونانية فى ابان ازدهارها لم تعط المرأة شيئا تعلو به عن مقام الأنثى فى المجتمعات البدائية ، وتركتها فى عزلتها بالمنزل تنزوى فيه بعيدة عن مكان الزوج الذى يستقبل فيه أصحابه ويولم فيه ولائمه ، وعزلتها فى المجتمع من باب أولى ، كما عزلتها فى بيتها كلما استغنى عنها زوجها ، وربما عزلتها عن تدبير المنزل كلما رفعتها عن ضرورات الخدمة فيه كأنها حسبت أن الانقطاع عن تدبير المعيشة البيتية عالمة من عالمات اليسر والمقدرة ...

هـذا مكانها في الواقع ٠٠

فأما مكانها الذى اختارته لها الفلسفة المثالية فهو معادل لهذا المكان في الكفية الأخرى من الميزان

فالمسل الأعلى الذى رشحها له خيال أفلاطون فى مدينت الفاضلة ، أن تعتبرها الأمة ملكا مشاعا تنجب النسل لمن يختارها من الرجال ، وتتسلمه منها الأمة لتتوفر على تربيت ، فالمثل الأعلى للنساء فى المدينة الفاضلة انهن حظيرة مباحة من الإناث ، تؤدى وظيفة الولادة ، كما تؤديها إناث الحيوان ،

وتستكثر عليها المزايا الشخصية التى تجعلها أما أفضل من أمهات ، أو زوجة أفضل من زوجات ، وتكل إليها أمانة التربية والاعداد للحياة العامة بعد سن الرضاع والحضانة!

فلا امرأة هناك فى هذه المدينة الفاضلة ، بل هناك قطيع من إناث الإنسان تجرى المفاضلة بين أفراده كما تجرى بين إناث الأنعام فيما يلفت إليها أعين الذكور ، وهذه هى المعيشة المثالية التي تنزوى فيها « المرأة » كما انزوت فى حجاب الحريم ، فهى كفة ميزان فى عالم الواقع ، تعادل كفته الأخرى فى عالم الخيال

وقد تقدم أن أرسطو كان ينعى على اسبرطة \_ فى كتاب السياسة \_ انها أباحت المرأة ما لا ينبغى لها من حق الميراث ورخصة الحرية ، فانتهت بها سياستها النسائية إلى السقوط

والمشهور بين قراء القصص عن عصر الفروسية أنه عصر المرأة الذهبى ، أو أنه عصر الفراس صاحب النخوة وهواه من عقائل القصور والحصون ولكنها صورة من صور الأحلام تنتهى مع المغالاة فيها وإلى سخرية مضحكة ، كتلك السخرية التي أبدع فيها الكاتب الأسباني سرفانتيز ، بما مثله فنا من خيلاء بطله دون كيشوت

وحقيقة ذلك العصر كما وصف صاحب كتاب « التاريخ الموجز للنساء » (۱) إنه كان عصر الحصان لا عصر المسرأة ، ومنه ما اقتبسناه فى كتابنا « عبقرية محمد » عن حالة المسرأة فيه وفى العصور التى تلته حيث بقلول : « إن عصر الفروسية كان معروفا بما لوحظ فيه من فقدان الشباب على الجملة للاهتمام بالجنس الآخر و لعلنا نقل من الدهشة لذلك . لو اننا وعينا كلمة الفروسية ، وذكرنا انها لم تكن ذات شأن بالسيدات كما كانت ذات شأن بالخيل ، على خلاف ما يروق للكثيرين أن يذكروه وفقلتما بلغ الاهتمام بالمرأة مبلغ الاهتمام بالحصان فى عصر الفروسية . ولا على اعتبار انها عنوان ضيعة ٥٠ وإلى القارىء حادثة من كتاب « أغانى الآداب والتحيات يا Auseis يروى فها أن ابنة أوسير Auseis

جاست فى نافذتها ذات يوم فعبر بها فتيان - هما جاران وجربرت -

وقال أحدهما: انظر • انظر • يا جربرت! وحق العذراء ما أجملها من فتاة • فلم يزد صاحبه على أن قاله : يا لهـذا الجواد من مخلوق جميله ! • • دون أن يلتفت بوجهه ، وعاد صاحبه يقول مرة أخرى : ما أحسبني رأيت قط فتاة بهدده الملاحة ، ما أجمل هاتين العينين السوداوين ! • • وانطلق وجربرت يقسول : إن جوادا قط ، لا يماثل هذا الجواد ٠٠ » وهي حادثة صغيرة ولكنها واضحة الدلالة ، إذ قلة الاهتمام تورث الازدراء . والحق أن عصر الغروسية يرينا بعض الشواهد الواضحة على حددًا الازدراء ، وإليك مثلا حادثة في الـكتاب المتقــدم ، يروى فيهــا « إن الملــكة بلانشفلور ذهبت إلى قرينهــا الملك بيين Pepin تسأله معونة أهمل اللورين • فأصفى إليهما الملك ، شم استشاط غضبا ، ولطمها على أنفها بجمع يده ، فسقطت منه أربع قطرات من الدم ، وصاحت تقـول : « شـكرا لك • إن أرضاك هـذا فأعطني من يدك لطمة أخرى حين تشماء ٠٠ » ولم تمكن همذه حادثة مفردة لأن الكلمات على هـ ذا النحـ و كثـ يرا ما تتـ كرر ، كأنها صيغة محفوظة وكأنما كانت اللطمة بقيضة اليد جزاء كل امرأة جسرت في عهد الفروسية على أن تواجه زوجها مشورة ٠٠ ومتى كانت المرأة تزف إلى زوجها عفو الساعة ، وكثيرا ما تزف إنى رجل لم تره قبل ذاك ، إما لتسهيل المحالفات الحربية والمدد العسكرى ، أو لتسهيل صفقة من صفقات الضياع ، ومتى كانت بعد زفافها إلى فارس مجنون بالحرب ، معطل الذكاء ، قد يكون في معظم الأحدوال من الأميين ، عرضة للضرب كلما واجهت بمخالفة \_ أترى سيدة القصر إذن واجدة لها رحمة أو ملاذا من حياة الشقاء ، أو من صحبة قرين ليس لها بأهل ؟ »

#### \* \* \*

ولقد تقدم الزمن فى الغرب من العصور المظلمة ، إلى عصور الفروسية ، إلى ما بعدها من طلائع العهد الحديث ، ولما تبرح المرأة فى منزلة مسفة ، لا تفضل ما كانت عليه فى الجاهلية العربية ، وقد تفضلها منزلة المرأة فى تلك الجاهلية .

« فقى سنة ١٧٩٠ بيعت امرأة فى أسواق إنجلترا بشلنين الأنها ثقلت بتكاليف معيشتها على الكنيسة التى كانت تؤويها • وبقيت المرأة إلى سنة ١٨٨٢ محرومة من حقها الكامل فى ملك العقار وحرية المقاضاة • وكان

تعلم المسرأة سبة تشمئز منها النساء قبل الرجال ، فلما كانت اليصابات بلا كويل تتعلم فى جامعة جنيف سنة ١٨٤٩ ــ وهى أول طبيبة فى العالم ــ كانت النسوة المقيمات معها يقاطعنها ، ويأبين أن يكلمنها ، ويزوين ذيولهن من طريقها احتقارا لها ، كأنهن متحرزات من نجاسة يتكفين مساسها ، ولما اجتهد بعضهم فى إقامة معهد يعلم النساء الطب بمدينة فلادلفيا الأمريكية ، أعنت الجماعة الطبية بالمدينة انها تصادر كل طبيب يقبل التعليم بذلك المعهد وتصادر كل من يستشير أولئك الأطباء ٠٠ »

وظلت آداب الفروسية سارية بعد عصر الفارس النبيل إلى عصر المنتلمان فى أوربا الحديثة ، تقضى فى معاملة المرأة بين عليه القوم بالمراسم والمجاملات التى لا تتجاوز آشكال التحية إلى الثقة والتقدير و فيلام « الجنتلمان » على التقصير فى عدد الانحناءات وحركات الحفاوة وكلمات التقريظ ، ولا يفهم أحد من ذلك انه يعظمها ويوليها ثقته وتقديره ، ويخولها أصغر الحقوق التى لا يضن بها على الخدم والاتباع وهو يتصرح من إشارة مسيئة يواجه بها السيدة فى محفيل السادة ولا يتحرج من القول الميء إلى خدمه وأتباعه ، ولكنه لا يجعل ذلك مقياسا للفارق بين المرأة وبينهم فى الحقوق والواجبات ولا عنوانا المقيم الإنسانية فى تقديره

فآداب الفروسية ، وخليفتها الجنتلمانية ، لم تكن على أحسنها أيام ازدهارها ، إلا مظهرا من مظاهر السمت ، خالية من كل دلالة على القيم الإنسانية ، مثلها \_ كما أسلفنا \_ مثل التوقيع بصيغة « الخادم المطيع » في ذيل خطاب يعتقل به الحاكم سيده المطاع

ولو كانت تلك التحيات مقصورة بمعناها ، معبرة عن القيم الإنسانية في نظر أصحابها لما استكثر القوم أن تنال المرأة كل حقوق الانتخاب ، وكل حقوق النيابة دفعة واحدة ، ولا احتاج الاعتراف لها بحق منها بعد حسق إلى انتظار عشرات السنين ، وموالاة الطلب من أواخر القرن التاسع عشر

إلى ما بعد انتهاء الحرب العالمية الأولى ، فى أسبق البلدان إلى إجابة المطالب النسوية وإعداد المرأة لها بالتعليم ومباشرة الأعمال •

#### \* \* \*

وتعتبر الدساتير الديمقراطية آخر المراحل التى شرعت للمرأة معاملة حديثة قائمة على المبادىء الفكرية ، ولكنها قامت فى الواقع على إجراءات الضرورة ، ولم تقم على تقدير عادل للكائن الحى فى قيمته الإنسانية ، ووظيفته النوعية التى بنيت عليها معاملة القرآن الكريم ، قبل عصر الديمقراطية وقبل مطالبة النساء والرجال معا بحقوق الانتخاب أو حقوق النيابة ...

فالاقناع القوى الذى تمكنت به المرأة من استجابة مطالبها فى الدساتير الحديثة إنما هو احتياج الساسة إليها فى المصانع والمعامل عند نشوب الحرب العالمية ، وانصراف العاملين من الرجال إلى ميادين القتال ، وبمثل هذا الاقناع تمكن العمال الرجال ، وتمكن أبناء الأجناس المصرومة ، من تحقيق مطالبهم بعد إنكارها تارة والمراوغة فيها تارة أخرى ٠٠

وهــذا وأشباهه بعض ما عنيناه باختلاف القواعد والمبادىء التى تصدر عنها الشريعة القرآنية ، وتصدر عنها سائر الشرائع فى معاملة المرأة .

تلك شريعة الحق للحق ، وشريعة الحق بمقدار مصلحة المرأة ، ومصلحة الأمة ، ومصلحة الأمة ، ومصلحة الانسانية ، وهدف شرائع الضرورات والاجراءات التي تزن الأمور بميزانها المتقلب الجزاف •

وقد مضت حقوق الاجراءات هذه شوطا آخر بعد شوط الدساتير الديمقراطية ، وهو الشوط الذي ذهب إليه أتباع المادية الاقتصادية ، ودعاة المسلطة على كل نظام اجتماعي وأوله نظام الأسرة والبيت •

فهؤلاء الماديون الاقتصاديون يجرون على ديدنهم فى توزيع الحقوق ، بمقدار ما فيها من الاستثارة والاغراء بالفوضى والعصيان ، وحقوقهم التى يعدقونها على المرأة لا تشرفها ولا تستحق منها العبطة والرضوان إن نظرت إلى معناها ، فإنهم لم يهبوا لها المساواة إلا بعد إنكارهم لجميع

المنزايا وهبوطهم بالقيم الإنسانية إلى حضيض لا ترتفع فيه قيمة ، ولا يعلو فيه رأس على رأس ، ولا يأذن بشىء غير المساواة بين أعظم إنسان واتف مخلوق من ضعفاء العقول والأخلاق ، فالمرأة فى دعوتهم سواء ، لأن كل شىء سواء ، ولأنه لا يوجد فى الخلق غير هذا السواء ،

فمساواتهم قائمة على التجريد من المنزايا ، لا على الاعتراف والتسليم بالمزايا المحرومة ، وقوامها السلب والهندم ، ولا قنوام لها على الاعطاء والبناء ٠٠

ودستور هـذه الفلسفة المادية الاقتصادية ، أن الأحياء جميعا سواء في الصغات ، وأن الفـوارق إنما تعرض لهم من البيئة والظروف ، وعندهم أن البيئة والظروف في العالم الإنساني هما كلمتان مرادفتان لعوامل الإنتاج .

وكل هذا من اللجاجة الخاوية التى لا تقول شيئا نافعا لأنها لا تقول ، ولا تعرف ، ما هى جميع العوامل الظاهرة والخفية التى تؤدى إلى تعدد الغوارق بين الأحياء •

قهذه الغوارق محسوبة مدركة فى كل مكان وفى كل شىء ، وفى الأرض ، حيث يعيش الانسان ويعيش معه سائر الأحياء ، أو فى السماء حيث تجول الأجرام السماوية فى كل مجال •

وننظر إلى السماوات الفساح ، فلا نرى فيها نجمين اثنين يتشابهان فى الحجم ، والسرعة ، وقدوة الاضاءة ، وشحنة الجو ، وفعل الجاذبية ، وقدم النشأة والدوران •

وعلى الشجرة الواحدة التى تسقى بماء واحد ، وتتلقى النور من جدو واحد ، تنظر إلى فرع من فروع الغصن الكثيرة فلا ترى عليه ورقتين اثنتين تتشابهان فى صبغة اللون ، أو فى رسم الشكل ، أو فى خطوط النقش ، أو فى عدد الزوايا حول حوافيها ، أو فى صفة واحدة من الصفات التى تدرك بالحواس ، فضلا عن الصفات التى لا تدرك بغير المجاهر ومواد التحليل .

فمهما يكن من معنى البيئة والظروف عند الماديين الاقتصاديين فهو شيء لا يحصر ، ولا يمنع الفوارق بين الأشياء ، وكل ما يمنع هذه الفوارق

فهو شلل فى صميم التكوين ، يتغلغل إلى أعمق الأعماق فى ورقة الشجرة ، وقطعة الخشب ، ودع ضمير الإنسان وعقل الإنسان

ولــكن القول بمنع هــذه الفوارق لازم للدعوة التى تهــدم كل قمــة ، وتسوى القمم بالحضيض ، وعندئذ تنعم المـرأة عنــدهم بالمساواة ، لأنه ما من شىء فى الدنيا أقل من هذه المساواة ، لا لأن المساواة تحلها فى مكان ترتفع إليه

وكلها دعوات عند أصحابها لا حقيقة لها إلا أنها ذريعة من ذرائع التحريض والتهييج ، تعطى المضدوعين بها من الرخبى بمقدار ما تعفزهم إلى السخط والنقمة ، وفي سبيلها ينهدم — فيما انهدم من القيم الانسانية — أشرف مكان تلوذ به المرأة النافعة ، وهدو مكانها في الأسرة : وذنب الأسرة عند أعداء المزايا الانسانية أنها نظام ينقل ميراث المزايا وآداب العرف والعقيدة ، كما ينقل ميراث الأرزاق ، ولا بد أن تكون نفاية ضائعة حقا تلك المرأة التي تقصر بها آمالها الأنثوية دون التطلع إلى منزلة ربة الدار وأم البنين ، فلا يرفعها في نظر نفسها إلا أن تكون واحدة من قطيع الاناث !

#### \* \* \*

وتتلاقى مبادى، المعاملة التى تنالها المرأة من الحضارة الغربية ، مند عهد الثقافة اليونانية إلى عهد الدساتير الديمقراطية ، فليس هناك كبير تفاضل بين الاهمال المشاع في حريم أثينا وجمه ورية أفلاطون ، وبين مساواة المادية الاقتصادية ، التى نيس دونها شى، الأنها تنزل بالمساواة من القمة إلى الحضيض !

والعيب المشترك بين هذه المعاملات أنها ترجع إلى اعتبارات منفصلة عن تقدير المرأة على حسب حقيقتها الفطرية بمعزل عن مظالم المجتمع وإجراءات الحكم ، ومناورات السياسة

وستنقضى جميعا بانقضاء هده الاعتبارات الموقوتة ، فلا بقاء بعدها لمعاملة دائمة غير المعاملة المستقرة على أساس الفطرة ومصلحة النوع كله : وهى المعاملة بالحسنى والمعروف على سنئة المساواة بين الحقوق والواجبات ٠٠٠

e \*

# الفصل الثالث عشر

# مشكلات البيت

الأسرة وحدة اجتماعية تحتاج كغيرها من الوحدات إلى نظامها الخاص الذى تعول عليه في جمع شملها ، وإصلاح شأنها ، وحل المسكلات والخلافات التى تعرض لأعضائها

ولكنها أحوج من سائر الوحدات إلى الدقة والحكمة فى نظامها الخاص بها ، لأنه نظام يناسبها دون غيرها ، ولا يتكرر على مثالها فى وحدة من وحدات المجتمع ، أو فئة من فئاته

فالشركة التجارية مشلا موحدة اجتماعية ، لها نظامها الخاص بها ، وقد تكون لها أنظمتها المختلفة على حسب تأليفها ، ولا بد لها ولنظائرها جميعا من روح المودة ، وصدق المعونة ، لحسن الانتظام وتحقيق المصلحة المتبادلة ٠٠

إلا أنها قد تعول فى أهم أعمالها على أرقام الحساب ، وشروط الاتفاق لتسيير تلك الأعمال وتيسيرها

أما الأسرة فلا ينفعها أن تعول فى علاقاتها على الشروط التى يفصل فيها وازع القضاء ، أو وازع الشرطة ، ولا مساك لها إن لم تتماسك بينها بنظام يغنيها عن تحكيم القانون ، أو تحكيم الشرطة ، فى كل خلاف يطرأ على علاقاتها ٠٠

غإن الخلاف والوفاق فى الأسرة يدوران على دخائل النفوس ، ولفتات الشعور ، ولمحات البشاشة والعبوس ، وقد يبدأ الخلاف وينتهى فى لحظة ، وقد ينشأ فى كل ساعة تتبدل فيها أذواق الطعام والكساء ، ودواعى الزيارة والاستقبال بين الأهل والصحاب ، ولا يوجد بين الناس نظام عام يلجأ إليه المختلفون على أمثال هذه الأمور ، كلما طرأت فى لحظة من لحظاتها ، وهى مما يطرأ فى جميع الأوقات

كذلك لا نترك هـذه الخلافات بغـير ضابط يتداركها ، وينفـع ابنـاء الأسرة عنـد احتياجهم إلى الانتفاع به في حينـه

فلا غنى لهدده الوحدة عن نظامها ، وأول المقتضيات العدامة فى نظام كل وحدة أن يكون لهدا رئيسها المسئول عنهدا

ورئيس الأسرة المسئول عنها هو الزوج: عائل البيت وأبو الأبناء ، ومالك زمام الأمر والنهى فيه

إذا جاء الخلل من هـذا الرئيس ، فنتيجة هـذا الخلل كنتيجة كـل خلل يصيب الوحـدة من رئيسها ، يزول الرئيس ، وتزول الوحـدة ، ولكن لا يزول النظام ، ولا تزول الحاجة إليـه ، فان نظام الدولة لا يزول لخلل رؤسائها ، ونظام المحاكم لا يزول لخلل قضاتها ، ونظام الشركات لا يزول لعجز مـدير لهـن ، أو لخيانته واختلاسه

نظام الأسرة باق ، وحاجت إلى الولى الذى يتولاه باقية ، وللذين هم فى ولاية هدا الرئيس أن يحاسبوه إذن بحساب الشريعة العامة ، حيثما يجدى هذا الحساب

ولا جدال حول نظام الأسرة فى حق الأب على أبنائه الصغار إذا خالفوه ، واستوجبوا عقابه ، فليس يقدح فى هذا الحق من وجهته العامة أن الآباء الصالحين قليلون ، وأنه ليس كل جزاء يوقعه الأب بأبنائه عدلا وصلاحا ، وإنما مناط حقه على علاته أن إلغاءه أخطر من الخلل فى تنفيذه ، وأنه لا يوجد فى العالم آباء مثاليون ولا أبناء مثاليون

وهـذا هو بعينه مناط الحق فى أمر الزوج والزوجة حـول نظام الأسرة و فليس فى العالم زوج مثالى ولا زوجة مثالية ، وليس تصرف الزوج بصواب فى كل حال ، ولا اعتراض الزوجة عليه بصواب فى كـل حال و ولكن الصواب فى كل حال أن يكون للوحدة الاجتماعية نظام ، وأن يكون للنظام رئيس يتولاه و فى كل حال أن يكون للوحدة الاجتماعية نظام ، وأن يكون للنظام رئيس يتولاه و وإنها لخطة واحـدة من ثلاث: أن يكون كل خـلف بين الزوجين سببا لانطلاق المرأة من بيتها ، أو أن يحضر القاضى أو الشرطة كل خلاف ويفصلوا فيه بالجزاء ، أو أن يعهد إلى عائل البيت بتـدارك الخلاف بوسائله بـين فيه بالجزاء ، أو أن يعهد إلى عائل البيت بتـدارك الخلاف بوسائله بـين

أحضان البيت ، وهـو المسئول عمـا يجنيه وعما يؤدى إليـه ، إذا بلغ الكتاب أجله وتعـذر الوفاق

وأسلم الخطط الثلاث ، وأقسربها إلى المعقسول والواقسع ، هي خطسة القسرآن الكريم ٠٠

وتجمعها كلها هاتان الآيتان من سورة النساء:

« والتَّلاتى تخافون نشوزهن فعظوهن واهجروهن فى المساجع واضربوهن فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا ، إن الله كان عليا كبيرا ، وإن خفتم شقاق بينهما فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها إن يريدا إصلاحا يوفق الله بينهما إن الله كان عليما خبيرا » «الآية ٣٤، ٣٥»

فالنصيحة الحسنة أول ما يعالج به الرجل خلافه مع زوجته ، غإن لم تنجح ، فالعقوبة لم تنجح ، فإن لم تنجح فالعقوبة البدنية بغير إيذاء ، فإن خيف الشقاق فالتحكيم بين الأقربين من الطرفين

ومن الضمان الزوجة فى جميع هذه الخلافات انها تملك أن تدفع عنها النشوز من زوجها إذا خشيت إعراضه: « وإن امرأة خافت من معلها نشوزا أو إعراضا فلل جناح عليهما أن يصلحا بينهما صلحا ، والصلح خير » ••• النساء ١٢٨»

وسبيل الصلح كسبيل الصلح الذى يلجأ إليه الزوج ، وهو التحكيم ٠٠ ويخطى، بعض المفسرين فيحسب أن العقوبة بالقطيعة والهجر فى المضاجع ، تروع المرأة بما ينالها من الايلام الحسى ، وفوات المتعة الجسدية ، إذ كانت حكمة القرآن الكريم أبلغ من ذلك ، وأنفع فى هدده الخصومة الزوجية ، وإنما تردع هده العقوبة المرأة لأنها تذكرها بالمقدرة التى توجب للرجل الطاعة فى أعماق وجدانها ، وهى مقدرة العزم والارادة والعلبة على الدوافع الحسية ٠ وبهده المقدرة المعرقة يستحق الرجل من المرأة أن يطاع ، فلا تشعر بالغضاضة من تسليمها له بهده الطاعة

قال الأستاذ رشيد رضا رحمه الله فى كتابه « نداء للجنس اللطيف » : « أما الهجر فهو ضرب من ضروب التأديب لمن تحب زوجها ، ويشق عليها هجره إياها ، ولا يتحقق هذا بهجر المضجع نفسه ، وهو الفراش ، ولا بهجر الحجرة التى يكون فيها الاضطحاع ، وإنما يتحقق بهجر فى الفراش نفسه ، وتعمد هجر الغراش أو الحجرة زيادة فى العقوبة لم يأذن بها الله تعالى وربما يكون سببا لزيادة الجفوة ، وفى الهجر فى المضجع نفسه معنى لا يتحقق بهجر المضجع والبيت الذى هو فيه ، لأن الاجتماع فى المضجع هو الذى يهيج شعور الزوجية ، فتسكن نفس كل من الزوجين إلى الآخر ، ويزول اضطرابها الذى أثارته الحوادث قبل ذلك ، فإذا هجر المرأة وأعرض عنها فى هذه الحالة رجا أن يدعوها ذلك الشعور والسكون النفسى إلى سواله عن السبب ، ويهبط بها من نشر المخالفة إلى صفصف الموافقة .. » .

والذي نراه \_ وذكرناه في كتابنا عن عبقرية محمد \_ أن الأستاذ رحمـ اللـ قـد أخطأه المراد الدقيق في هـذه العقوبة النفسية ، وأن الحكمة في إيثارها أعمق جدا من ظاهر الأمر كما رآه الأستاذ • فأبلغ العقوبات ولا ريب هي العقوبة التي تمس الانسان في غروره ، وتشككه في صميم كيسانه : في المزية التي يعتر بها ويحسبها مناط وجوده وتكوينه • والمرأة تعلم أنها ضعيفة إلى جانب الرجل ، ولكنها لا تأسى لذلك ما علمت أنها فاتنة له ، وانها غالبت بفتنتها ، وقادرة على تعويض ضعفها ، بما تبعث فيه من شوق إليها ورغبة فيها • فليكن له ما شاء من قوة فلها ما تشاء من سحر وفتناة ، وعزاؤها الأكبر عن ضعفها أن فتنتها لا تقاوم ، وحسبها أنها لا تقاوم بديلا من القوة والضلاعة في الأجساد والعقول • فاذا قاربت الرجل مضاجعة له ، وهي في أشد حالاتها إغراء بالفتنة ثم لم يبالها ، ولم يؤخذ بسحرها ، فما الذي يقع في وقرها ، وهي تهجس بما تهجس به في صدرها ؟ أفوات سرور ؟ أحنين إلى السؤال والمعابثة ؟ كلا • • بل يقع في وقرها أن تشك فى حسميم أنوثتها ، وأن ترى الرجل فى أقسدر حالاته جسديرا بهيبتها وإذعانها ، وأن تشعر بالضعف ثم لا تتعزى بالفتنة ولا بغلبة الرغبة . فهو مالك أمره إلى جانبها ، وهي إلى جانبه لا تملك شيئًا إلا أن تتقرب إلى التسليم ، وتفسر من هوان سحرها في نظرها قبل فرارها من هوان سحرها في نظر مضاجعها ٠ فهــذا تأديب نفس وليس بتأديب جسد • بل هــذا هو الصراع الذي تتجـرد فيه الأنثى من كل سلاح • لأنها جربت أمضى سلاح في يديها ، فارتدت

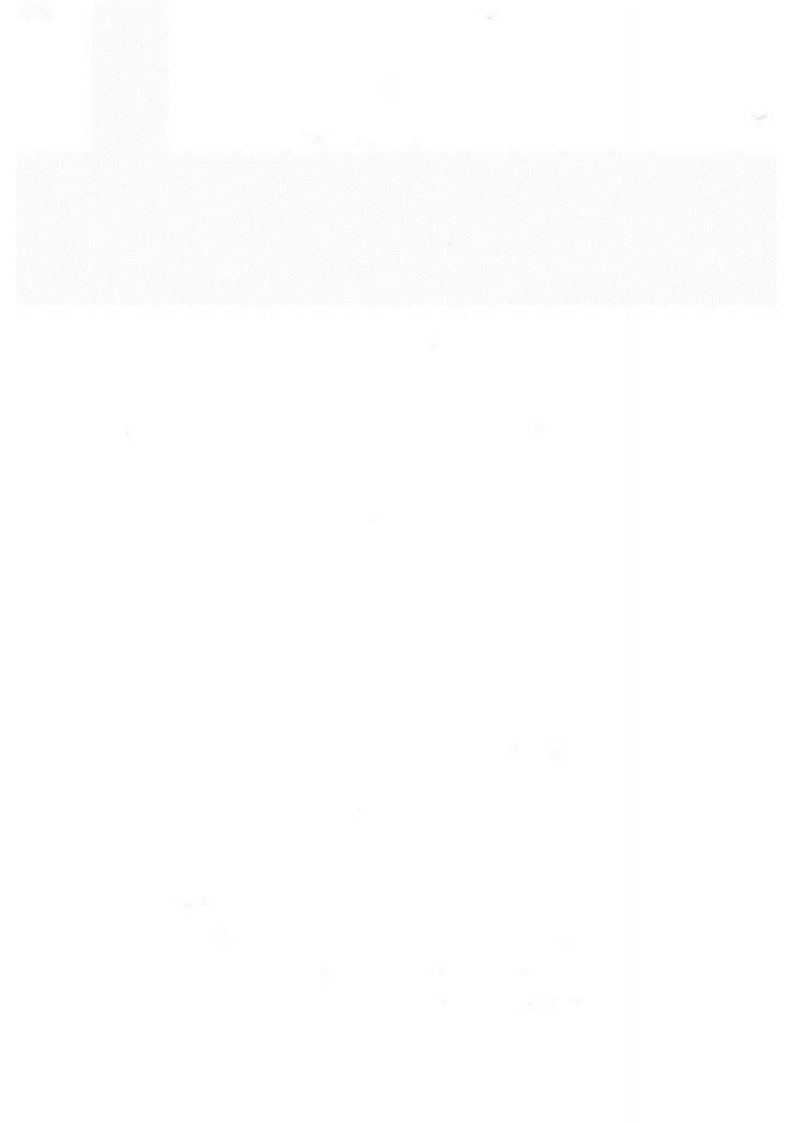
بعده إلى الهزيمة التى لا تكابر نفسها فيها ٥٠ فانما تكابر ضعفها حين تلوذ بفنتتها ، فاذا لاذت بها فخذلتها ، فان يبقى لها ما تلوذ به بعد ذاك وهنا هكمة العقوبة البالغة التى لا تقاس بفوات متعة ، ولا باغتنام فرصة ، للحديث والمعابثة ٥٠ إنما العقوبة إبطال العصيان ، ولن يبطل العصيان بشىء كما يبطل باحساس العاصى غاية ضعفه ، وغاية قوة من يعصيه ، والهجر في المضاجع هو بمثابة الرجوع إلى هذا الاحساس ٥٠ »

ولا اعتراض لأحد من المتقدمين أو المتأخرين على عقوبة من هدف العقوبات جميعا ، فيما خلا العقوبة البدنية ، وهو من فيما يبدو لايسر نظرة ما اعتراض متعجل فى غير فهم وعلى غير جدوى ، وليس هذا الاعتراض بالجائز إلا على وجه واحد ٥٠ وهو أن العالم لا تخلق فيه امرأة تستحق التأديب البدنى ، أو يصلحها هذا التأديب وانه لسخف يجوز أن يتحذلق به من شاء على حساب نفسه ، إظهارا لدعوى النخوة والفروسية فى غير موضعها ، وليس بالجائز أن يتحذلق به على حساب الشريعة أو الطبيعة ، ولا على حساب كيان الأسرة وكيان الحياة الاجتماعية ٠٠

#### \* \* \*

إن المقام مقام عقوبة بل مقام العقوبة بعد بطلان النصيحة وبطلان القطيعة ولم يخل العالم الانساني رجالا ونساء ممن يعاقبون بما يعاقب به المذنبون ، فما دام في هذا العالم امرأة من ألف امرأة تصلحها العقوبة البدنية ، فالشريعة التي يفوتها أن تذكرها ناقصة ، والشريعة التي تؤثر عليها هدم الأسرة مقصرة ضارة ، واللغط بهذه الحذاقة نفاق رخيص ، والتماس للسمعة الباطلة بأخبث أثمانها وقد أجازت الشرائع عقوبة الأبدان للجنود ، ولها مندوحة عنها بقطع الوظيفة ، وتأخير الترقية والحرمان من الأجازات والحريات ، فاذا امتنع العقاب بغيرها لبعض النساء ، فلا غضاضة على النساء جميعا في إباحتها وما يقول عاقل إن عقوبة الجناة تغض من الأبرياء ، وإلا لوجب إسقاط جميع العقوبات من جميع القوانين وو

وسنرى فيما يلى من بيان القيود التى أحيطت بها هذه العقوبة انها فى حكم الاسلام جد كريهة ، وما أبيحت إلا لاتقاء ما هو أكره منها ، وهو الطلاق ٠٠



# الفصل الرابع عشر

# القسرآن والزمسن

بقى القرآن الكريم فى العالم الاسلامى نحو ألف وأربعمائة سنة قوة عاملة يعتصم بها فى إقباله وإدباره ، وفى عزته وانكساره ، بل كان هو القوة العاملة التى نفعته حين فارقته جميع القوى التى تنتفع بها الأمم ، فكان له قوة تعينه على التقدم والنماء كما كان له قوة تعينه على الثبات والمقاومة ، وابتلى المسلمون فى أيام ضعفهم بسطوة الطامعين فيهم ، وعداوة القادرين عليهم ، فلا تعرف دولة من الدول الطاغية المتغلبة لم تفتح بلدا من بلدان المسلمين ، أو تدخله بالحياة والمكيدة ، ولا تعرف لهده البلاد المعلوبة قوة تعوذ بها ، وتأبى عليها أن تسلم بالهزيمة ، وتنهضم فى جوف الدول المحيطة بها ، غير إيمانها بهذا الكتاب : إن الايمان بالقرآن وقبول الخضوع لغير رب العالمين ، نقيضان لا يجتمعان فى قلب إنسان ،

ونحن اليوم ننظر إلى الدول الغالبة ، فلا نرى لأبنائها حيرة أشد من حيرتهم فى البحث عن الايمان الموجه والعقيدة الراجية : كلهم يريدون أن يستقروا على أمل فى الحياة ، وعلى فكرة واثقة بالعمل الصالح ، والرجاء الموفق ، والسعى المطمئن إلى هداه ، وإلى المصير وإن كان لا يراه .

وعندنا نحن هذا الايمان الموجه وهذه العقيدة الراجية: عندنا الايمان متأصلا، والعقيدة ناجية من تجارب الزمن، مختبرة بالمحن والشدائد، صالحة لكل أمس، كان في يوم من الأيام غدا مجهولا، قبل أن يماط عنه حجاب الغيب، صالحة لكل غد نستقبله ونجهله اليوم، ولكتنا لا نجهل أن الايمان فيه قوة وأن ديننا يمنحنا تلك القوة، وأننا على سنة القصد على الأقل حين نفيد مما في أيدينا ولا ننبذه جزافا لنبحث عن سواه، وقد جرب غيرنا سواه حيث اضطرته فاقه العقيدة إلى التجربة المجهولة، فاذا هو في طريق العقيدة على غير اعتقاد، وإذا هو يشد الرحال ليبحث عن الزاد، ولا رحلة بغير زاد،

لقد كان هدا الدين حافظا لنا فى أمسنا ، فما لنا لا نحفظه فى يومنا وغدنا ولا شطط ولا مشقة ؟ وماذا ينكر اليوم أو الغد منه ، وهو يسير معه حيث سار ٠٠ ويمده من قوة ويسدده من عشار ؟

إنه دين رب العالمين ٠٠

إنه دين إنسان العالمين ! دين الانسان الذي يستقبل ربع حيث يكون ، وحينما يكون ، فأين ولئى فثم وجه الله ، وثم وحينما يكون ، فثين ولئى فثم وجه الله ، وثم رب العالمين ، رب كل أرض وكل سماء وكل منزل وكل حين

إن « إنسان العالمين » يعيش اليوم كما عاش بالأمس ، بل يعيش في يومه الحاضر أكثر مما عاش في أمسه الدابر ، لأن الأمس قد كان أمس هدا العالم ، وذلك العالم حيث لا يلتقى عالم وعالم ، وأما « العالمون » فانها لن صنع التاريخ الذي لم تنقض عليه سنون

#### \* \* \*

وقد آمن دين القرآن بالإنسان الحى فى كل زمن ، وأعطاه حقد مقترنا بحق الحياة ، غير موقوف على دساتير السلطان والمال ، ولا على أصوات الانتخاب وندوات النواب : إنسان مسئول يملك حقد وواجب بشفاعة واحدة هى شفاعة الحياة ، لم يسبق دينه فيودعه ويعرض عند ، بل سبقه دينه عهودا طوالا ويسبقه بعد اليوم أطول مما سبقه من عهود

ولا ضير على الدين أن يثبت ويستقر

بل على الدين الصالح أن يثبت ويستقر

وإنما الضير أن يفهمه زمن ولا يفهمه زمن ، وأن يكون فيه حائل بينه وبين ضمير الانسان فى زمن من الأزمان • وتنزه دين القرآن عن هدا الجمود • فانه لعلى الغاية مما يطلب لدين ينتظم الملايين من العارفين والجاهلين مئالسنين ، ويخلص بينهم إلى ضمير المؤمن بالله فى كل عصر ، وليس عليه من حسيب غير هداية الضمير

وفى الصفحات التالية مثل لفهم آيات الكتاب على مدى ألف وثلثمائة سنة توالى غيها المفسرون ليفهموا آيات الحساب والعقاب بين الزوجين ، وبدا من أساليبهم لفظا ومعنى لها انهم تغيروا مع الزمن شعورا وفهما ، ولم يمنعهم

كتابهم أن يتغيروا ، ولا هو بمانع أحدا يتلوهم أن يتغير جهده من التغير ، كيفما كان تغير الفهم والشعور في هذه الأمور

وعلى هــذا المثال نحتفظ بالقرآن ، ونحتفظ بالزمن ، ونعبر مئات السنين في بضع صفحات ولا يزال في الأمد متسع لأخرى من مئات السنين ٠٠

ونختار للمقابلة بين التفاسير آخر الآيات التي استشهدنا بها لشريعة القرآن في معاملة المرأة ، وهي آيات النشوز في سورة النساء ، نبدؤها بابن عباس ونختمها بالأئمة من أبناء القرن الشالث عشر ، ولم يخالفهم من ظهر بعدهم من المفسرين إلى هذه الأيام

#### \* \* \*

« • • • فالصالحات قانتات حافظات للغيب بما حفظ الله واللاتى تخافون نشوزهن فعظوهن واهجروهن فى المضاجع واضربوهن ، فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا • إن الله كان عليا كبيرا ، وإن خفتم شقاق بينهما فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها إن يريدا إصلاحا يوفق الله بينهما إن الله كان عليما خبيرا • • » «النساء ٣٤ ، ٣٥»

قال ابن عباس : (١)

« (فعظوهن ) بالعلم والقرآن (اهجروهن فى المصاجع) حولوا عنهن وجوهكم فى الفراش (واضربوهن) ضربا غير مبرح ولا شائن (فإن أطعنكم) فى المضاجع (فلا تبغوا) فلا تطلبوا (عليهن سبيلا) فى الحسب (إن الله كان عليا) أعلى من كل شىء (كبيرا) أكبر من كل شىء ، يكلفكم ذلك فلا تتكلفوا من النساء ما لا طاقة لهن به من المحبة »

وجاء في تفسير الطبري (٢) المتوفى سنة ٣١٠ ه :

« واهجروهن من المضاجع » حدثنا المثنى بعد إسناد ٠٠ قال:

لا يهجرها إلا في المبيت في المضجع ، ليس له أن يهجر في كلام ولا شيء إلا في الفراش ٥٠ فلا يكلفها أن تحبه ، فإن قلبها ليس في يديها ، ولا معنى

<sup>(</sup>۱) تنویر المقیاس من تفسیر ابن عباس لأبی طاهر محمد بن یعقوب الفیروزبادی •

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل أي القرآن ، تأليف أبي جعفر محمد بن جرير

للهجر فى كلام العرب ، إلا على أحد ثلاثة أوجه ، أحدها هجر الرجل كلام الرجل وحديثه ، وذلك رفضه وتركه ، يقال منه : هجر فلان أهله يهجرها هجرا وهجرانا • والآخر الاكثار من الكلام بترديد ، كهيئة كلام الهازى ، يقال منه : هجر فلان فى كلامه يهجر هجرا ، إذا هذى ، ومدد الكلمة ، وما زالت تلك هجيراه وأهجيراه ، والثالث هجر البعير • إذا ربطه صاحبه بالهجار ، وهو حبل يربط فى حقويها ورسعها

قال حيان : حدثنا ابن المبارك • قال : أخبرنا يحيى بن بشر سمع عكرمة يقول فى قوله : « واضربوهن » ضربا غير مبرح قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « واضربوهن إذا عصينكم فى المعروف ، ضربا غير مبرح »

« فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن "سبيلا » بقول : « فإن أطاعتك فلا تبغ عليها العلل »

وجاء فى تفسير الزمخشرى (١) المتوفى سنة ٣٥٨ ه « نشوزها أو نشوصها أن تعصى زوجها ولا تطمئن إليه وأصله الانزعاج ( فى المضاجع ) فى المراقد أى لا تداخلوهن تحت اللحف ، وهو كناية عن الجماع وقيل هو أن يوليها ظهره فى المضجع وقيل فى المضاجع فى بيوتهن التى يبتن فيها أى لا تبايتوهن وقرى، فى المضجع والمضطجع وذلك لتعرف أحوالهن وتحقق أمرهن فى النشوز أمر بوعظهن أولا ثم هجرانهن ثم بالضرب إن لم ينجع فيهن الوعظ والهجران وقيل معناه اكرهوهن على الجماع واربطوهن من هجر البعير إذا شده بالهجار وهذا من تفسير الثقلاء وقالوا يجب أن يكون ضربا غير مبرح لا يجرحها ولا يكسر لها عظما ويتجنب الوجه وعن النبى صلى الله عليه وسلم «علق صوتك حيث يراه أهلك » وعن أسماء بنت أبى بكر الصديق رضى الله عنه المربها بعود المشجب يكسره عليها

ويروى عن الزبير أبيات منها :

<sup>(</sup>١) تفسير أبى القاسم بن عمر بن محمدين بن عمر الخوارزمى الزمخشرى.

### « ولولا بنوها حولها لخبطتها »

( فسلا تبغوا عليهن " سسبيلا ) فأزيلوا عنهن " التعرض بالأذى والتوبيخ والتجنى وتوبوا عليهن " واجعلوا ما كان منهن " كأن لم يكن بعد رجوعهن إلى الطاعة والانقياد وترك النشوز

## وجاء في تفسير القرطبي (١) المتوفى سنة ٩٧١ ه :

« السابعة قوله تعالى: ( واهجروهن في المضاجع ) وقرأ ابن مسعود والنخعى وغيرهما « في المضجع » على الإفراد ، كأنه جنس يؤدى على الجميع ، والهجر في المضاجع هو أن يضاجعها ويوليها ظهره ولا يجامعها ، عن ابن عباس وغيره ، وقال مجاهد : جنبوا مضاجعتهن فيتقدر على هذا الكلام حدف ، ويعضده « اهجروهن » من الهجران وهو البعد ، يقال : هجره أي تباعد ونأى عنه ، ولا يمكن بعدها أن يترك مضاجعتها ، وقال معناه ابراهيم النخعى والشعبي وقتادة والحسن البصرى ، رواه ابن وهب وابن القاسم عن مالك ، والمتاره ابن العربي وقال : حملوا الأمر على الأكثر الموفي ويكون هذا القول كما تقول : اهجره في الله ، وهدا أصل مالك ، وها تقول : اهجره في الله ، وهدا أصل مالك ،

قلت هـذا قول حسن فإن الزوج إذا أعرض عن فراشها فإن كانت محبة للزوج فذلك يشق عليها فترجع للصلاح ، وإن كانت مبغضة فيظهر النشوز منها ، فيتبين أن النشوز من قبلها ، وقيل : « اهجروهن » من الهجر وهو القبيح من الحكلم ، أى غلظوا عليهن فى القول وضاجعوهن للجماع وغيره ، قال معناه سفيان ، وروى عن ابن عباس ، وقيل : أى شدوهن وثاقا فى بيوتهن ، من قولهم : هجر البعير أى ربطه بالهجار ، وهو حبل يشد به البعير وهو اختيار الطبرى وقدح فى سائر الأقوال ، وفى كلامه فى هذا المؤضع نظر ، وقد در عليه القاضى أبو بكر بن العربى من أحكامه المؤضع نظر ، وقد من عالم بالقرآن والسنة والذى حمله على هذا التأويل حديث غريب رواه ابن وهب عن مالك أن أسماء بنت أبى بكر الصديق التربير بن العوام وكانت تضرح حدى عوت فى ذلك ، قال : وعتب أنت الزبير بن العوام وكانت تضرح حدى عوت فى ذلك ، قال : وعتب

<sup>(</sup>١) الجامع الحكام القرآن البي عبد الله محمد بن أحمد الانصاري القرطبي٠

عليها وعلى ضرتها ، فعقد شعر واحدة بالأخرى ثم ضربهما ضربا شديدا ، وكانت الفرة أحسن اتقاء ، وكانت أسماء لا تتقى ، وكان الضرب لها أكثر ، فشكت إلى أبيها أبى بكر رضى الله عنه فقال لها : أى بنيئة اصبرى ، فإن الزبير رجل صالح ، ولعله أن يكون زوجك فى الجنة ولقد بلغنى أن الرجل إذا ابتكر بامرأة تزوجها فى الجنة ، فرأى الربط والعقد مع احتمال اللفظ مع فعل الزبير على هذا التفسير ، وهذا الهجر غايته عند العلماء شهر ، كما فعل النبي على هذا التغسير ، أسر أمرا إلى حفصة فأفشت في عائشة ، وتظاهرتا إليه ولا يبلغ به الأربعة أشهر التى ضرب الله أجلا عذرا للمولى

« الثامنة : ( واضربوهن ) أمر الله أن يبدأ النساء بالموعظة أولا تسم بالهجران ، فإن لم ينجعها فالضرب ، فإنه ههو الذي يصلحها له ويحملها على توفيــة حقــه • والضرب في هــذه الآية هو ضرب بالأدب غــير المبرح ، وهمو الذي لا يسكسر لها عظما ولا يشين جارحة كاللكزة ونحوها ، فأن المقصود منه الصلاح لا غير ، فلا جرم إذا أدى إلى الهلاك وجب الضمان ، وكــذَلك القــول في ضرب المــؤدب غــلامه لتعليم القــرآن والأدب • وفي صحيح مسلم : « اتقدوا الله في النساء فأن كم أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله ولكم عليهن ألا يوطئن فرشكم أحدا تسكر هونه • فإن فعلن فاضربوهن ضربا غلير مبرح » الحديث أخرجه من حديث جابر الطويل في الحج ، أي لا يدخان منازلكم أحدا ممن تكرهونه من الأقارب والنساء والأجانب وعلى هذا يجعل ما رواه الترمذي وصححه عن عمرو بن الأحوص انه شهد حجة الوداع مسع رسول اللسه صلى الله عليه وسلم فحمد الله وأثنى عليه وذكر ووعظ فقال : « ألا واستوصوا بالنساء خـيرا فانهن عـوان عندكم لا تماكون منهن شيئا غـير ذلك إلا أن يأتين بفاحشة مبينة ، فإن فعلن فاهجروهن في المصاجع واضربوهن ضربا غير مبرح فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا . ألا إن لكم على نسائكم حقا ، ولنسائكم عليكم حقا ، فأما حقكم على نسائكم فلا يوطئن فرشكم أحدا تكرهون ، ولا يأذن في بيوتكم من تكرهون ، ألا وحقهن عليكم أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن » • قال: حديث حسن صحيــح

فقوله: ﴿ بفاحشة مبينة يريد لا يدخان من يكرهه أزواجهن ، وليس المراد بذلك الزنا ، فإن ذلك محرم ويلزم عليه الحد ، فقال عليه السلام : راضربوا النساء إذا عصينكم فى معروف ضربا غير مبرح » قال عطاء : قلت لابن عباس ما الضرب غير المبرح ، قال : بالسواك ونحوه ، وروى أن عمر رضى الله عنه ضرب امرأته فعزل فى ذلك فقال : سمعت رسول النه صلى الله عليه وسلم يقول : « لا يسأل الرجل فيم ضرب أهله »

التاسعة: قـوله تعـالى: « فإن أطعنكم » أى تركن النشوز ( فلا تبغوا عليهن سيبلا ) أى لا تبغوا عليهن بقـول أو فعـل • وهـذا نهى عن ظلمهن بعـد تقـرير الفضـل عليهن ، والتمـكن من ذلهن • وقيـل : المعنى لا تكلفوهن الحب لكم فإنه ليس بالهين

وجاء في تفسير النسفى (١) المتوفى سنة ٧١٠ هـ:

« ( واهجروهن فى المضاجع ) فى المسراقد أى لا تدخلوهن تحت اللحف وهـو كناية عن الجماع أو هـو أن يوليها ظهره فى المضجع لأنه لا يقل عن المضاجع ٠٠٠

( واضربوهن ضربا ) غير مبرح ، أو بوعظهن أولا شم بهجرانهن فى المضاجع شم بالضرب إذا لم ينجع فيهن السوعظ والهجران ، ( فإن أطعنكم ) بترك النشوز ( فلا تبغوا عليهن سبيلا ) فأزيلوا عنهن التعرض بالأذى ، ، وهو من بغيت الأمر أى طلبته أى إن علت أيديكم عليهن فاعلموا أن قدرته عليكم أعظم من قدرتكم عليهن فاجتنبوا ظلمهن ، و ( إن الله كان عليها كبيرا ) وإنكم تعصونه على علو شانه وكبرياء سلطانه شم تتوبون فيتوب عليكم ، فأنتم أحق بالعفو عمن يجنى عليكم ، فأنتم أحد بالعفو عمن يجنى عليكم اذا رجع ، ،

وجاء في تفسير ابن كثير (٢) المتوفى سنة ٧٤٤ ه :

<sup>(</sup>۱) تفسير عبد الله بن أحمد بن محمود النسفى د مدارك التنزيل وحقائق التأويل ، ٠

<sup>(</sup>٢) تفسير الامام عماد الدين أبي القداء اسماعيل بن كثيرالقرشي الدمشقي ٠

« واهجروهن في المضاجع ) وقال على بن أبي طلحة أيضا عن ابن عباس يعظها فإن هي قبلت وإلا هجـرها في المضجـع ولا يكلمهـا من غـير أن يود نــكاحها وذلك عليهــا شديد • وقال مجاهد والشعبى وإبراهيم ومحمد بن كعب ومقسم وقتادة ٠٠ الهجر هو ألا يضاجعها وقال أبو داود حدثنا موسى ابن اسماعيك حدثنا حماد بن مسلمة عن على بن زيد عن أبى مرة الرقاشي عن عميه عن النبى صلى الليه عليه وسيلم قال : ( فإن خفتم نشوزهن فاهجروهن في المضاجع ) قال حماد يعنى النكاح . وفي السنن والمسند عن معاوية بن حيدقة القشيرى إنه قال : « يارسول الله ما حق امرأة أحدنا عليــه » قال : « أن تطعمهـا إذا طعمت وتــكسوها إذا اكتسبت ولا تضرب الوجه ولا تهجـر إلا في البيت » وقــوله واضربوهن إذا لم يرتدعن بالموعظة ولا بالهجران فلكم أن تضربوهن ضربا غير مبرح كما ثبت في صحيح مسلم عن جابر عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال فى حجة الوداع : « واتقوا الله في النساء فإنهن عندكم عوان ولكم عليهن ألا يوطئن غرشكم أحدا تكرهونه فإن غعلن فاضربوهن ضربا غدير مبرح ولهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف » وكذا قال ابن عباس وغير واحد ضربا غير مبرح قال الحسن البصرى يعنى غير مؤثر • قال الفقهاء هو ألا يكسر فيها عضوا ولا يؤثر شيئًا • وقال على بن أبى طلحة عن ابن عباس يهجرها في المضجم فإن أقبلت وإلا فقد أذن الله أن تضربها ضربا غدير مبرح ولا تكسر لها عظما فإن أقبلت وإلا فقد أحل الله عنها الفدية وقال سفيان بن عيينة عن الزهرى عن عبد الله بن عمسر عن إياس بن عبسد الله بن أبى دؤاب قال : « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ولا تضربوا إماء الله » فجاء عمر رضى الله عنه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : زأرت النساء على أزواجهن فرخص رسول الله صلى الله عليه وسلم في ضربهن فأطاف بآل رسول الله صلى الله عليه وسلم نساء كثير يشتكين أزواجهن فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لقد أطاف بآل محمد نساء كثير يشتكين أزواجهن ليس أولئك بخياركم » رواه أبو داود ، والنسائي ، وابن ماجـه وقال الإمام أحمد حمدثنا سليمان بن داود يعمنى أبا داود الطيالسي حدثنا ابن عسوانة عن داود الأودى عن عبسد الرحمن السلمي عن

الأشعث بن قيس قال : « ضفت عمر رضى الله عنه فتناول امرأته فضربها فقال : « يا أشعث احفظ عنى ثلاثا حفظتهن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. لا تسأل الرجل فيم ضرب امرأته ولا تنم إلا على وتر ونسى الثالثة وكذا رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه عن حديث عبد الرحمن بن مهدى عن أبى عــوانة عن داود الأودى • وقوله تعــالى : « فإن أطعنــكم فلا تبغوا عليهن سبيلا » أى إذا أطاعت المرأة زوجها فى جميع ما يريده منها مما أباحه الله له منها فلا سبيل له عليها بعد ذلك وليس له ضربها وهجرانها وقوله : « إن الله كان عليها كبيرا » تهديد للرجال إذا بعوا على النساء بغير سبب فإن اللب العلى الكبير وهو منتقم ممن ظلمهن وبغى عليهن »

جاء في تفسير الألوسي (١) المتوفى سنة ١٢٧٠ هـ :

« ( واهجروهن فى المضاجع ) أى مواضع الاضطجاع ، والمراد اتركوهن منفردات فمضاجعهن فلاتدخلوهن تحتاللحف ولاتباشروهن فيكون الكلامكناية عن ترك جماعهن وإلى ذلك ذهب ابن جبير ، وقيل : المراد اهجروهن في الفراش بأن تولوهن ظهوركم فيه ولا تلتفتوا إليهن ، وروى ذلك عن ابن جعفر رضى الله تعالى عنه ولعله كناية أيضا عن ترك الجماع وقيل : المساجع المبايت أى اهجروا حجرهن ومحل مبيتهن ، وقيل : ( فى ) للسببية أى اهجروهن بسبب المضاجع أى بسبب تخلفهن عن المضاجعة وإليسه يشير كلام ابن عباس رضى الله تعالى عنهما فيما أخرجه عنه ابن أبى شبية من طريق ابن الضمى ، فالهجران على هـذا بالمنطق ، قال عكرمة : بأن يعلظ لها القول ، وزعم بعضهم أن المعنى أكر هو هن على الجماع واربطوهن من هجر البعير إذا شده بالهجار ، وتعقب الزمخشري بأنه تفسير الثقلاء ، وقال ابن المنير : لعـل هـذا ألمفسر يتأيد بقوله تعدالي : ( فإن أطعنكم ) فإنه يدل على تقدم إكراه في أمر ما ، وقرينة المضاجع ترشد إلى أنه الجماع ، فاطلاق الزمخشري لما أطلقه فى حق هـ ذا المفسر من الافراط انتهى ، وأظن آن هـ ذا لو عرض على الزمخشرى لنظم قائله في سلك ذلك المفسر ، ولعد تركه من التفريط ، وقرىء في الضجع « وأضربوهن » يعنى ضربا غير مبرح كما أخرجه ابن جرير عن حجاج عن

<sup>(</sup>١) تفسير أبي الفضل شهاب الدين السيد سحدود الألوسي « روح المعاني » -

رسول الله صلى الله عليه وسلم · وفسر غير المبرح بألا يقطع لحما ولا بكسر عظما وعن ابن عباس أنه الضرب بالسواك ونحوه والذى يدل عليه السياق والقرينة العقلية أن هذه الأمور الشلائة مترتبة فإذا خيف نشور المرأة تتصح ، ثم تهجر ، ثم تضرب

إذ لو عكس استغنى بالأشد عن الأضعف ، وإلا فالواو لا تدل على الترتيب وكذا الفاء « فعظوهن » لا دلالة لها على أكثر من ترتيب المجموع فالقول بأنها أظهر الأدلة على الترتيب ليس بظاهر ، وفى الكشف الترتيب مستفاد من دخول الواو على أجزئة مختلفة فى الشدة والضعف مترتبة على أمر مدرج فانما النقص هو الدال على الترتيب

هـــذا وقــد نص بعض أصحابنا أن للزوج أن يضرب المرأة على اربع خصال وما هو فى معنى الأربع ترك الزينة والزوج يريدها، وترك الاجابة إذا دعاها لفراشه ، وترك الصلاة ــ فى رواية والغسل والخروج من البيت إلا لعــذر شرعى ، وقيل : له أن يضربها متى أغضبته ، فعن أسماء بنت أبى بكر رضى الله عنها ــ كنت رابعة أربع نسوة عند الزبير بن العوام رضى الله تعالى عنه غإذا غضب على واحـدة منا ضربها بعود المشجب حتى يكسره عليها ، ولا يخفى أن تحمل أذى النساء والصبر عليهن أفضل من ضربهن إلا لداع قوى ، فقــد أخرج بن سعد والبيهقى عن أم كلثوم بنت الصديق رضى الله تعالى عنه قالت : « كان الرجال نهوا عن ضرب النساء ثم شكوهن إلى رسول الله عليه على الله عليه وسلم فخلى بينهم وبين ضربهن شموني شموني نضرب فياركم »

جاء فى تفسير الشيخ الجاوى (١) المتوفى فى القرن الشاك عشر : « وإهجروهن فى المصاجع » أى حولوا عنهن وجوهكم فى المراقد فلا تدخلوهن تحت اللحف إن علمتم النشوز ولم تنفعهن النصيصة • « واضربوهن » إن لم ينجع الهجران ضربا غير مبرح ولا شائن والأولى ترك الضرب ، فإن ضرب فالواجب أن يكون الضرب بحيث لا يكون مفضيا إلى الهلاك • بأن يكون عفرةا

١١) تفسير الشيخ محمد نووى الجاوى

على البـــدن ، وبألا يكون فى موضع واحـــد والا يوالى بـــه وأن يتقى الوجـــه وأن يكون بمنديل ملفوف •

وجا، فى تفسير الأستاذ الامام المتوفى سسنة ١٣٦٣ ه (١) ان مشروعية ضرب النساء ليست بالأمر المستنكر فى العقل أو الفطرة فيحتاج إلى التأويل ، فهو أمر يحتاج إليه ف حال فساد البيئة وغلبة الأخلاق الفاسدة ، وإنما يباح إذا رأى الرجل أن رجوع المرأة عن نشوزها يتوقف عليه ، وإذا صلحت البيئة وصرن يعقلن النصيحة ويستجبن للوعى ، أو يزدجرن بالهجسر ، فيجب الاستغناء عن الضرب ، فلكل حال حكم يناسبها فى الشرع ، ونحن مأمورون على كل حال بالرفق بالنساء واجتناب ظلمهن ، وامساكهن بمعروف ، أو تسريحهن بإحسان ، والأحاديث فى الوصية بالنساء كثيرة جهدا

أقول ومن هذه الأحاديث ما هو فى تقبيح الضرب والتنفير عنه ، ومنها حديث عبد الله بن زمعة فى الصحيحين قال : « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أيضرب أحدكم امرأته ، كما يضرب العبد ثم يجامعها فى آخر الليل » وفى رواية عائشة عن عبد الرازق : « أما يستحى أحدكم أن يضرب العبد ، يضربها أول النهار ثم يجامعها آخره » يذكر الرجل بأنه إذا كان يعلم من نفسه أن لا بد اه من ذلك الاجتماع والاتصال الخاص بامرأته وهو أقوى وأحكم اجتماع يكون بين اثنين من البشر ، يتحد الخاص بامرأته وهو أقوى وأحكم اجتماع يكون بين اثنين من البشر ، يتحد بعض أعضائه ببعض ، إذا كان لا بد من هذه الصلة والوحدة التي تقتضيها الفطرة ، فكيف يليق به أن يجعل امرأته ، وهي كنفسه ، مهينة كمهانة عبده ، بحيث يضربها بسوطه أو يده ، حقا إن الرجل الحي الكريم ليتجافى به طبعه عن مثل هذا الجفاء ، ويأبي عليه أن يطلب منهن الاتحاد بمن به طبعه عن مثل هذا الجفاء ، ويأبي عليه أن يطلب منهن الاتحاد بمن وأذكر أنني هديت إلى معناه العالى قبل أن أطلع عي لفظه الشريف ، فكنت كلما سمعت أن رجلا ضرب امرأته أقول يا لله العجب ، كيف يستطيع الانسان وأذكر أنني هديت إلى معناه العالى قبل أن أطلع عي لفظه الشريف ، فكنت كلما سمعت أن رجلا ضرب امرأته أقول يا لله العجب ، كيف يستطيع الانسان وأذكر أنني هديت إلى معناه العالى قبل أن أطلع عي لفظه الشريف ، فكنت

<sup>(</sup>١) تفسير الأستاذ الأمام الشيخ محمد عبده •

أن يعيش عيشة الأزواج مع امرأة تضرب ، تارة يسطو عليها بالضرب ، غتكون مسه كالشاة من الذئب ، وتارة يذل لها كالعبد ، طالبا منتهى القرب ؟ • • لكن لا ننكر أن الناس متفاوتون ، فمنهم من لا تطيب له هذه الحياة ، فاذا لم تقدد امرأته بسوء تربيتها تكريمة إياها حق قدره ولم ترجع عن نشوزها فالوعظ والهجران ، فارقها بمعروف وسرحها بإحسان إلا أن يرجو صلاحها بالتحكيم الذى أرشدت إليه الآية ، ولا يضرب فإن الأخيار لا يضربون النساء وإن أبيح لهم ذلك للضرورة • فقد روى البيهقى من حديث أم كلشوم بنت الصديق رضى الله عنها قالت : « كان الرجال نهوا عن ضرب النساء ثم شكوهن لرسول الله صلى الله عليه وسلم فضلى بينهم وبين ضربهن ثم قال : « ولم يضرب خياركم » فما أشبه هذه الرخصة بالخطر ، وجملة القول أن الضرب سلاح مر ، قد يستعنى عنه الفير الحر ، ولكنه لا يزول من البيوت بكل حال ، أو يعم التهذيب النساء والرجال

هـذا وإن أكثر الفقهاء قـد خصوا بالنشوز الشرعى الذى يبيح الضرب إن احتيج إليه لازالته ، بخصال قليسلة كعصيان الرجل فى الفراش ، والخروج من الدار بعير عـذر ، وجعل بعضهم تركها الزينة وهو يطلبها نشوزا وقالوا: « له أن يضربها أيضا على ترك الفرائض الدينية كالعسل والصلاة ، والظاهر أن النشوز أعم فيشمل كل عصيان سببه الترفع والإباء ، ويفيد هذا قوله : «فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا » قال الأستاذ الإمام أى إن أطعنكم مواحدة من هذه الخصال التأديبية فلا تبغوا بتجاوزها إلى غيرها فابدأوا بما بدأ به الله من الوعظ ، فإن لم يفد ، فليهجر ، فإن لم يفد فليضرب ، فإن لم يفد هذا أيضا يلجأ إلى التحكيم ، ويفهم من هذا أن القانتات لا سبيل عليهن حتى فى الوعظ والنصح فضلا عن الهجر والضرب ، وأقول صرح كثير من المفسرين بوجوب هذا الترتيب فى التاديب

جاء فى تفسير القاسمى (١) المتوفى سنة ١٣٣٢ ه : « واللاتى تخافون نشوز هن » أو عصيانهن وسوء عشرتهن وترفعهن عن

١١) تفسير العلامة محمد جمال الدين القاسمى · محاسن التأويل ·

مطاوعتكم ، من « النشز » وهو ما ارتفع من الأرض • يقال : نشزت المرأة بزوجها وعلى زوجها ، استعصت عليه ، وارتفعت عليه وأبغضته ، وخرجت عن طاعته » ، « فعظوهن » أى خوفوهن بالقول ، كاتقى الله ، واعلمى أن طاعتك لى فرض عليك ، واحذرى عقاب الله فى عصيانك • وذلك لأن الله قاد أوجب حق الزوج عليها وطاعته ، وحرم عليها معصيته لما له عليها من الفضل والافضال

« واهجروهن » بعد ذلك إن لم ينفع الوعظ والنصيحة « في المضاجع » أي المراقد ضلا تدخلوهن تحت اللحف ولا تباشروهن • وقيل : المضاجع المبايت ، أي لا تبايتوهن ، وفي السنن والمسند عن معاوية بن حيدة القشيري أنه قال : يا رسول الله ، ما حق زوجة أحدنا عليه ؟ قال : « أن تطعمها إذا طعمت ، وتكسوها إذا اكتسيت ، ولا تضرب الوجه ، ولا تقبح ، ولا تهجر الافي البيت » ، و « اضربوهن » إن لم ينجع ما فعلتم من القطيعة والهجران ضربا غير مبرح ، أي لا شهديد ولا شهاق ، قال الفقهاء : هو ألا يجرحها ولا يكسر لها عظما ولا يؤثر شيئا ويتجنب الوجه لأنه مجمع المحاسن ، ويكون مفرقا على بدنها ولا يوالي به في موضع واحد للله يعظم ضرره » ، ومنهم من قال : ينبعي أن يكون الضرب بمنديل ملقوف أو بيده وقال عطاء : ضرب بالسهاك

« فإن أطعنكم فلا تبعوا عليهن سبيلا » أى إذا رجعن عن النشوز عند هـذا التأديب إلى الطاعة في جميع ما يراد منهن مما أباحه الله فـلا سبيل للرجال عليهن بعـد ذلك بالتوبيخ والأذية بالضرب والهجران • « إن الله كان عليها كبيرا » فاحذروه ، تهـديد للأزواج على ظلم النساء ، فإنهن وإن ضعفن عن دفع ظلمكم وعجزن عن الانتصاف منكم فالله سبحانه كبير قاهر ، قادر ، ينتقم ممن ظلمهن وبغى عليهن

وجاء فى تفسير الجواهر للشيخ طنطاوى جوهرى (١) المتوفى سنة

<sup>(</sup>١) تفسير الجواهر للشيخ طنطاوى جوهرى ·

« والنساء على قسمين : صالحات مطيعات للمه قائمات بحقوق الأزواج ، وعاصيات ناشزات لا يطعن أزواجهن ، فالقسم الأول أمره معلوم ، أما الفريق الثاني فابتدئوا بوعظه فإن لم ينجع الوعظ فاهجروهن في المضاجع ولا تبيتوا معهن لياتين ، فإن لم يتبن فاضربوهن ضربا غير مبرح ، وإياكم ومخالفة هـذا الترتيب فالوعظ يتلوه الهجر ، والهجر يتلوه الضرب ، فمن أطاعت واعتدلت فانسوا ذنبها ولا تذكروه البتة لأن الله فوقكم كما أنكم فوق النساء مقاما وقدرة ، فإن تبن من الذنب فلا تعتدوا بما لكم من القدرة عليين ، والله أقدر عليكم من قدرتكم عليهن ، وإن خفتم خــــ لافًا بينهما فابعثوا رجلين يصلحان للحكومة أحدهما من أهله والآخر من أهلها وهما أدرى بأحوالهما ليوفقا بينهما ، فهددا قوله تعالى : « الرجال قوامون على النساء » فهم كالولاة ، والنساء كالرعية « بما فضل الله بعضهم على بعض » بسبب نفضيله الرجال على النساء بما هو معلوم مما تقدم « وبما أنفقوا من أموالهم » كالمهر والنفقية ، وهن قسمان : مطيعيات ، وعاصيات « فالصالحات قانتات » مطيعات السه « حافظات للغيب » يحفظن في غيبة أزواجهن ما يجب أن يحفظ في النفس والمال : « بما حفظ الله » أي بسبب حفظ الله لهن حيث حتهن ورغبهن بالوعد وأنذرهن وخوفهن بالتهديد ووفقهن لحفظ أسرار الزوج وللعفة ومراعاة ما يجب عليهن مراعاته في غيبته من أعراضهن وأموال الأزواج ، فعنه عليه الصلاة والسلام : « خير النساء امرأة إن نظرت إليها سرتك ، وإن أمرتهــا أطاعتك ، وإن غبت عنهــا حفظتك في مالهــا ونفســها » وتلا الآية • فأما القسم الثاني وهن العاصيات ، فقال فيهن : « واللاتي تخافون نشور هن » أى عصياتهن وترفعهن عن مطاوعة الأزواج «فعظوهن واهجروهن في المضاجع» • • « واضربوهن فأن أطعنكم فـــلا تبعوا عليهن ســبيلا » بالتوبيخ والإيذاء ، فأن التائب من الذنب كمن لا ذنب له ، « إن الله كان عليا كبيرا » ، وهـــذه المعاني قسد قدمناها هنا ، وقوله « وإن خفتم شقاق بينهما » أي خلافا بين المرأة وزوجها وإضافة الشقاق إلى البين على حد قولهم : نهاره صائم ، وليله قائم والحكم الوسط الذي يصلح للحكومة والاصلاح وكون الحكمين من أهله وأهلها أفضل ، ولا يمنع أن يكون من الأجانب ، وإرسال الحكمين من قبل الحكام أو من قبل الزوجين أو من قبل صالحي الأمة ، وللحكمين أن يجريا الخلم

بلا إذن من الزوجين إن رأيا الاصلاح فيـــه عنـــد مالك ، وعنـــد غيره لا يليـــان جمعـــا ولا تفريقـــا إلا بإذن الزوجين

واعلم أن لإرادة الحكمين دخلا فى تحقيق الصلح كما قال: « إن يريدا إصلاحا يوفق الله بين الزوجين ، إصلاحا يوفق الله بين الزوجين ، أو بين الحكمين فى إتمام الصلح وليس للحاكم أن يبعث عدلين ويجعلهما حكمين عند الشافعى وعن على بن أبى طالب رضى الله عنه ، أنه جاءه رجل وامرأة ومع كل واحد منهما فئة من الناس ، فقال فعلام شأن هذبن ؟ قالوا وقع بينهما شقاق ، قال على : « فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها » ثم قال للحكمين : « أتدريان ما عليكما: إن رأيتما أن تجمعا جمعتما ، وإن رأيتما أن تفرقا فرقتما وان رأيتما أن تفرقا فرقتما و " الخ وو

فاعجب للمسلمين في مصر والشام ، وكثير من بلاد الاسسلام كيف غفلوا عن بعث الحكمين • 

# تعقيب

تسلمنا \_ فى الشرق \_ قضية المرأة حيث انتهت فى الغرب بعد تاريخ طويل يخالف تاريخنا فى مطالعه ونهايت، ، كما يخالف فى مجراه

تاريخ هـذه القضية فى الغرب مثقـل بمـا حمل من جهالة الوثنيـة ، وخراقة القرون المتـأخرة ، وليس وخراقة القرون المتـأخرة ، وليس بأهونها ولا أسلمها معركة النضال على حرية الفكر وحرية الانتخاب ٠٠

وظفرت المرأة العربية ببعض الرعاية منفذ القرن التاسع عشر ، فكانت من قبيل تلك الرعاية التى سميناها بضرورة الاجراءات أو بصلول الادارة المكومية: شأن المرأة فى ذلك شان المطالبين بالحرية الديمقراطية أجمعين و إنما ظفروا بها بعد عصر الصناعة على الخصوص ، لأنهم توسلوا إليها باستغلال حاجة المجتمع إليهم فى المصانع ومرافق المدن الاقتصادية ، ولم يظفروا بها حقا « إنسانيا » ملازما للإنسان حيث كان ، لأنه المخلوق العاقل المسئول بين يدى الله

والمرأة الغربية لم تظفر بتلك الرعاية لأنها حق تملكه المرأة فى كل بيئة ، بل كان ظفرها بها ثمرة لنزاع طويل على الحقوق المهضومة ، شاركت فيه المتنازعين طرفا آخر كما يقول المتنازعون فى قضايا القانون حسق الرعية مع الراعى ، حق الزارع مع صاحب الأرض ، حق العامل مع صاحب المسال ، حق المفكر مع رجل الدين ، حق الأحرار المجددين مع المحافظين الجامدين ، بل حق الأبناء مع الآباء ، وحق الجيل الناشىء مع الجيل القديم . .

هـذه المـرأة ليست بالمرأة المسلمة ولا بالمـرأة الشرقية ، في ماضيها وفي حاضرها ، ولا في مستقبلها

تلك امرأة تجرى بها المقادير إلى نهايتها

أما نحن فى الشرق فالمرأة لها قضيتها التامة غير نتك القضية : قضية ثابتة لأنها لا تنسى المرأة فى ذاتها بعواطفها وأخلاقها ، ولا تنسى المرأة وهى جنس يقابل الجنس الآخر بتكوينه واستعداده ، ولا تنسى المرأة بوظيفتها فى الأسرة ، ولا بوظيفتها فى الحياة العامة كلما دعتها المصلحة إليها ٠٠

وهذه المرأة بحقوقها وواجباتها منذ أدركتها شريعة الإسلام لا تتقاضى حقا ولا تتلقى واجبا من مخالب الفتنة الجامحة ولا من براثن المصنع الشحيح ، وإنما هي صاحبة هذه الحقوق وهذه الواجبات لأنها من خلق الله ، على قسطاس المساواة العادلة بين الحقوق والواجبات

ولقد يسوغ فى شرعة العقل وشرعة القانون أن يتنازع أصحاب الحقوق جميعا إلا الحق الذى يتنازعه النساء والرجال فإنهما جنسان لا ينفصلان ولا يخلق أحدهما إلا وهو شطر وله بقية ، ولا سبيل إلى انفراد بينهما فى تركيب الطبيعة ولا فى وظيفة النوع و فإذا انفردا فى تكاليف المجتمع فتلك علامة الخلل والانحراف ، لا حاجة بعدها إلى علامة من أقاويل الدعاة أو الأدعياء

ملاك العدل والمصلحة بين الجنسين أن تجرى الحياة بينها في الأمة على سنة التعاون والتقسيم لا على سنة الشقاق والتناضل بالمطالب والحقوق ٠٠٠

وليس الخلاف بينهما بالخلاف الذي ينفض بالصراع على كفاية واحدة يدعيها كلاهما في مقام الخصومة ، ولكنه خلاف على كفايتين بينهما أصلح لتلك ، وإن صلح كلاهما لكفاية الآخر في كثير من الأحيان

فلا جدال فى استطاعة الرجل أن يعمل ما تعمله المسرأة من تكاليف البيت والأسرة ، ولسكنه لا يقضى عليه من أجسل ذلك أن يدع الحيساة العسامة ، ليحل فى البيت حيث حلت المسرأة من قسديم الزمن • ولا جسدال فى استطاعة المسرأة أن تشارك الرجل فى الحياة العامة ، ولكنها لا تتخلى عن البيت من أجل ذلك التزاحم على جميع أعماله ، مما يستطيعانه على السواء

وإذا قضى اختلاف الجنسين أن يكون لكل منهما عمله الذى هـو أصلح له وأقـدر عليـه ، فالجدال فى ذلك محال ذاهب فى الهواء

نعم لا جدال فى الوظيفة المثلى التى تستقل بها المرأة ، وهى حماية البيت فى ظل السكينة الزوجية من جهاد الحياة ، وحضائة الجيل المقبل لإعداده بالتربية الصالحة لذلك الجهاد

وليست هده الحصة بأصغر الحصتين: ليس تدبير السكينة في الحياة بأهون من تدبير الجهاد ، وليس العمل الصالح لسياسة العد بأهون من العمل الصالح لسياسة اليوم

وإن الحياة العامة لتنحرف عن سوائها فينحرف البيت عن سوائه ، وتعجز المرأة والرجل معا عما يستطيعان فى الأسرة وفى المجتمع ، فلا يقاس على ذلك ولا يبنى عليه ، ولا يجوز مع ذلك – أن تبوء المرأة وحدها بجريرة الخلل والانحراف ، فيحال بينها وبين العمل الناهع الذى تلجئها الضرورة إليه

إن الشريعة المنصفة هي الشريعة التي تحسب حساب الحالتين ، وتشرع الحالة المثلى ولا يفوتها أن تشرع لحالة القسر والاضطرار ، فلا تمنع شيئا يوجبه نقص المجتمع ، حتى يتهيأ له حظه من الكمال

وفى شريعة القرآن الكريم حساب لكل أولئك فى قضية المرأة ، فيها حساب المعيشة التى ترتضيها المرأة باختيارها ، وفيها حساب المعيشة التى تساق إليها على كره منها ، فلها فى هذه الحالة كل ما للرجل وعليها كل ما عليه ٠٠

والمجتمع الإسلامي لم يبلغ بعد غايت من الحياة المثلى باختيار الجنسين ، وقد يطول الأمد قبل أن يبلغ إلى تلك العاية ، ولكنه يبتعد عنها ولا يقترب منها إذا أقام البناء على النقص ، وعمل لدوامه وتمكينه ، والزيادة عليه من خلله وانحرافه ، ولا يتاح له أن يقترب منه خطوه واحدة على سنة الصراع بين رجاله ونسائه ، فإنها غاية الجنسين معا يتعاونان عليها ويتقاسمان المؤنة والجهد في السعى إليها ، ويدركانها لا محافة بعد حين ٠٠

ولربما ضللنا الطريق فركب كل من الجنسين رأسه فى اللجاجة والشحناء: حقى وحقك ، وكفايتى وكفايتك ، وسلاحى وسلاحك ، وانتصارى وهزيمتك ، على النحو الذى سبقنا إليه الغرب القديم والحديث غير مصود على سبقه

ولكن الأمر الذى نحن منه على أتم اليقين أن ضلالنا عن الطريق سيردنا طائعين أو كارهين إلى سوائه ، وأن عواقب الأخطاء سوف تصدنا عنها وتخيفنا من وبالها ، ثم تستنفد شرورها وأخطارها ، فلا نجهها ولا تبقى منها بقية تسترها وتملى لمن يلهج فى ضلالته أن يوغل فيها ..

وإن يكن لهذا العالم خير أريد به فسيأتى الأوان المقدور الذى تسمع غيبه المطالبات بحقوق المرأة مطالبات بحق جديد تستحقه بكل جهد جهيد ١٠٠ ولسكنه في هذه المرة حقها الخالد الذى لا ينازعها غيبه منازع: حق الأمومة والأنوثة ، لا حق الرجولة المدعاة ، ولا حق السباق إلى ميادين الصراع ، وسلام يومئذ في العالم الصغير \_ عالم البيت والأسرة - وسلام في العالم الكبير.



# فهـــرس

| الصفحة                   |           |       |
|--------------------------|-----------|-------|
| ٣                        | الكتاب    | مقدمة |
| : للرجال عليهن درجةه     | الأول :   | الفصل |
| من الأخلاق ١٣            | الثاني :  | الفصل |
| : هذه الشجرة             | الثالث    | الفصل |
| الأخلاق الاجتماعية٧٧     | الرابع :  | الفصل |
| .: مكانة المرأة٧         |           |       |
| ى: الحجاب                | السادس    | الفصل |
| : حقوق المرأة            | السابع    | الفصل |
| : الزواج ١١              | الثنامن : | الفصل |
| : زواج النبي ۲۳          | التاسع :  | الفصل |
| : الطلاق                 | العاشر :  | الفصل |
| عشر: السرارى والإماء ١٠١ | الحادى    | الفصل |
| عشر: المعاملة ١٠٧        | الثاني خ  | الفصل |
| عشر: مشكلات البيت        | الثالث    | الفصل |
| عشر : القرآن والزمن      | الرابع    | الفصل |
| 179                      |           | نعقيب |

# مؤلفاذ عمارني الأحب العربي

## الكاتب الكبير

# عبياس محمسود العقساد

١ ـ الله .

٢ ـ إبراهيم أبو الأنبياء .

٣ ـ مطلع النور أو طوالع البعثة المحمدية .

عبقرية محمد ﷺ .

٥ ـ عبقرية عمر .

٦ - عبقرية الإمام على بن أبي طالب.

٧ ـ عبقرية خالد .

٨ ـ حياة المسيح .

٩ ـ ذو النورين عثمان بن عفان .

١٠ ۽ عمرو بن العاص .

١١ ـ معاوية بن أبي سفيان .

١٢ ـ داعي السماء بلال بن رياح .

١٢ ـ أبو الشهداء الحسين بن على .

١٤ ـ فاطمة الزهراء والفاطميون .

١٥ ـ هذه الشجرة .

١٦ - إبليس .

١٧ ـ جما الضاحك المضحك .

١٨ - أبو نواس .

١٩ ـ الإنسان في القرآن.

٢٠ ـ المرأة في القرآن .

٢١ ـ عبقرى الإصلاح والتعليم الإمام محمد عبده .

٢٢ ـ سعد زغلول زعيم الثورة .

٢٢ ـ روح عظيم المهاتما غاندي .

٢٤ ـ عبدالرحمن الكواكبي .

٢٥ ـ رجعة أبي العلاء .

٢٦ ـ رجال عرفتهم .

۲۷ - سارة ،

٢٨ ـ الإسلام دعوة عالمية .

٢٩ ـ الإسلام في القرن العشوين.

٣٠ ـ مايقال عن الإسلام .

٣١ ـ حقائق الإسلام وأباطيل خصومه .

٣٢ ـ التفكير فريضة إسلامية .

٣٣ ـ الفلسفة القرآنية .

٣٤ ـ الديمقراطية في الإسلام.

٣٥ ـ أثر العرب في الحضارة الأوربية .

٣٦ ـ الثقافة العربية .

٣٧ ـ اللغة الشاعرة .

٣٨ ـ شعراء مصر وبيئاتهم .

٣٩ ـ أشتات مجتمعات في اللغة والأدب.

٤٠ \_ حياة قلم .

١٤ ـ خلاصة اليومية والشذور .

٤٢ ـ مذهب ذوى العاهات .

٤٣ ـ لا شيوعية ولا استعمار .

\$ - الشيوعية والإنسانية .

٥٤ ـ الصهيونية العالمية .

.

٤٦ ـ أسوان .

٧٤ – أنا .

٤٨ - عبقرية الصديق.

٤٩ - الصديقة بنت الصديق .

٥٠ - الإسلام والحضارة الإنسانية .

١٥ - مجمع الأحياء .

٥٢ - الحكم المطلق.

٥٣ - يوميات (الجزء الأول) .

٥٤ - يوميات (الجزء الثاني) .

ەە - عالم السدود والقيود .

٥٦ - مع عاهل الجزيرة العربية .

٥٧ - مواقف وقضايا في الأدب والسياسة .

٥٨ - دراسات في المفاهب الأدبية والاجتماعية .

٥٩ - أراء في الأداب والفنون .

٦٠ - بحوث في اللغة والأدب.

٦١ - خواطر في الفن والقصة .

٣٢ - دين وفن وفلسفة .

٦٣ - فنون وشجون .

۲۶ – قیم ومعاییر .

70 - الديوان في الأدب والنقد . 72 - عيد القلم .

۲۷ - ردود وحدود .

٦٨ - ديوان يقظة الصباح .

٢٩ - ديوان وهج الظهيرة .

٧٠ - ديوان أشباح الأصيل .

٧١ - ديوان وحي الأربعين .

۷۲ - ديوان هدية الكروان . ۷۴ - ديوان عابر سبيل .

٧٤ - ديوان أعاضيز مغرب .

٧٥ - ديوان بعد الأعاصير .

٧٦ - ديوان عرائس وشياطين .

٧٧ - ديوان أشجان الليل .

۷۸ – دیوان من دواوین .

٧٩ - هتلو في الميزان .

٨٠ - أفيون الشعوب .

٨١ – القرن العشرون ما كان وما سيكون .

٨٢ - النازية والأديان .

احصل على أى من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / CD) وتمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع www.enahda.com

